NI

JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan
Volume 7 No 1 Halaman 265-285

Epistemology Of Education In The Qur’an

Epistemologi Pendidikan Dalam Al-Qur’an
Ahmad Fagihuddin!, Kadar M. Yusuf?, M. Dliyaul Abrar?
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau3*

Email: fagihuddin31@gmail.com?, kadarmyusuf@gmail.com?, abrarchanna30@gmail.com?

*Corresponding Author

Received : 15 November 2025, Revised : 20 December 2025, Accepted : 13 January 2026

ABSTRACT

The epistemology of education in the Qur'an examines how knowledge is acquired, understood, and
directed within the educational process. The Qur'an presents a comprehensive structure of knowledge
through three key concepts: ‘ilm as rational and cognitive knowledge, ma‘rifah as inner and reflective
spiritual awareness, and hikmah as the wisdom to apply knowledge appropriately and ethically. From a
Qur’anic perspective, sources of knowledge include revelation, reason, sensory experience, and intuition,
which collectively form an integrated epistemological framework. This study highlights the Qur’anic
critique of modern epistemologies that tend to separate knowledge from moral and spiritual values. In
contrast, Qur’anic epistemology offers an integrative approach that situates knowledge within a value-
oriented and human-centered framework. Therefore, the epistemology of education in the Qur’an is
relevant as a foundation for developing an educational paradigm that emphasizes not only intellectual
achievement but also moral integrity, meaningful learning, and human dignity.

Keywords: Epistemology, Islamic Education, Qur’an, ‘llm, Ma‘Rifah, Hikmah.

ABSTRAK

Epistemologi pendidikan dalam Al-Qur'an membahas cara pengetahuan diperoleh, dipahami, dan
diarahkan dalam proses pendidikan. Al-Qur'an memperkenalkan struktur pengetahuan yang bersifat
komprehensif melalui konsep ‘i/m sebagai pengetahuan rasional, marifat sebagai pengenalan batin yang
bersifat reflektif-spiritual, dan hikmah sebagai kemampuan menerapkan pengetahuan secara bijaksana.
Dalam perspektif Qur'ani, sumber pengetahuan mencakup wahyu, akal, pancaindra, dan intuisi yang
saling melengkapi dalam membangun pemahaman yang utuh. Kajian ini menyoroti kritik Al-Qur’an
terhadap epistemologi modern yang cenderung memisahkan ilmu dari nilai moral dan spiritual. Sebagai
alternatif, epistemologi Qur'ani menawarkan pendekatan integratif yang menempatkan pengetahuan
dalam kerangka nilai dan tujuan kemanusiaan. Dengan demikian, epistemologi pendidikan dalam Al-
Qur’an relevan sebagai landasan pengembangan paradigma pendidikan yang tidak hanya berorientasi
pada penguasaan ilmu, tetapi juga pada pembentukan manusia yang berakhlak, bermakna, dan
berkeadaban.

Kata Kunci: Epistemologi, Pendidikan Islam, Al-Qur’an, ‘llm, Ma‘Rifat, Hikmah.

1. Pendahuluan

Dalam diskursus pendidikan modern, epistemologi sering dipahami secara dominan
melalui pendekatan rasional-empiris. Pendekatan ini, sebagaimana dikritik dalam kajian
pendidikan kritis dan religius, berpotensi mengabaikan dimensi nilai dan spiritualitas dalam
proses pembelajaran (Ina ter Avest & Maaike Rietveld-van Wingerden, 2016). Akibatnya,
pendidikan cenderung tereduksi menjadi proses transfer pengetahuan dan keterampilan teknis
semata. Berbeda dengan paradigma tersebut, Al-Qur’an menawarkan epistemologi pendidikan
yang bersifat integratif. Pengetahuan tidak hanya dipahami sebagai produk akal (‘i/m), tetapi
juga sebagai proses pengenalan batin (maifat) dan kebijaksanaan praksis (hikmah). Kerangka
ini menempatkan wahyu sebagai sumber normatif yang membimbing penggunaan akal dan

http.//journal.al-matani.com/index.php/jkip/index



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

pengalaman empiris manusia, sebagaimana ditekankan dalam pemikiran pendidikan Qur’ani
kontemporer (Kadar M. Yusuf, 2015).

Konsep pengetahuan dalam Al-Qur’an dirumuskan melalui tiga kategori fundamental,
yaitu ‘ilm, ma‘rifat, dan hikmah. ‘llm merepresentasikan pengetahuan yang diperoleh melalui
aktivitas rasional dan empiris, seperti proses belajar, pengamatan, penalaran, serta interaksi
manusia dengan tanda-tanda Tuhan, baik yang bersifat kauniyah maupun qauliyah. Dalam
kerangka ini, pengetahuan dipahami sebagai hasil usaha intelektual manusia dalam memahami
realitas. Berbeda dengan ‘ilm, ma‘rifat menunjukkan dimensi pengetahuan yang lebih
mendalam dan bersifat batiniah, yakni pengenalan intuitif dan spiritual terhadap kebenaran
serta kehadiran llahi. Pengetahuan jenis ini tidak semata-mata dihasilkan oleh akal, melainkan
melalui kejernihan hati dan kesadaran spiritual. Adapun hikmah dipandang sebagai puncak
pengetahuan, karena mengintegrasikan pemahaman teoretis dengan kemampuan
mengaplikasikan pengetahuan secara tepat, proporsional, dan bernilai.

Dengan demikian, ketiga konsep tersebut tidak hanya menggambarkan ragam
pengetahuan dalam Islam, tetapi sekaligus mencerminkan struktur epistemologi Qur'ani yang
bersifat holistik dan integratif, di mana dimensi rasional, spiritual, dan praksis saling berkelindan
dalam membentuk manusia yang berilmu dan berkeadaban.

Pendidikan modern yang berkembang di bawah pengaruh epistemologi Barat
menunjukkan kecenderungan sekularisasi yang kuat. llImu pengetahuan kerap dilepaskan dari
dimensi nilai moral dan spiritual, lalu diarahkan terutama pada tujuan-tujuan instrumental
seperti efisiensi, daya saing, dan pemenuhan kebutuhan ekonomi pasar. Orientasi tersebut
berdampak pada lahirnya praktik pendidikan yang lebih menekankan kecerdasan intelektual,
namun kurang memberi perhatian pada pembentukan etika dan kedalaman spiritual peserta
didik. Kondisi ini, dalam pandangan Syed Muhammad Naquib al-Attas, merupakan bentuk
corruption of knowledge, yakni kerusakan ilmu yang berakar pada hilangnya adab dalam proses
pendidikan (Al-Attas, 1993).

Sejalan dengan kritik tersebut, Al-Ghazali menegaskan bahwa pengetahuan yang tidak
disertai proses tazkiyah al-nafs berpotensi menjerumuskan manusia pada sikap kesombongan,
disorientasi moral, dan pada akhirnya keruntuhan peradaban (Al-Ghazali, 2005). Perspektif
serupa dikemukakan oleh lbn Khaldun, yang menilai bahwa pendidikan yang mengabaikan
dimensi kejiwaan dan pembinaan moral akan melahirkan generasi yang rapuh secara karakter
serta kehilangan daya bangun peradaban (lbn Khaldun, 2004).

Dalam konteks modern, kritik ini diperkuat oleh Fazlur Rahman yang menyebut praktik
pendidikan semacam itu sebagai lahirnya “pengetahuan yang terasing dari tujuan etisnya,” yakni
ilmu yang berkembang tanpa orientasi moral dan tanggung jawab kemanusiaan (Fazlur Rahman,
1982).

Dalam konteks tersebut, epistemologi Qur'ani menghadirkan paradigma alternatif yang
lebih komprehensif dan berorientasi pada kemanusiaan. Al-Qur'an menempatkan wahyu, akal,
pancaindra, dan intuisi sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi dan menguatkan.
Akal berperan sebagai instrumen analitis dalam memahami realitas, pancaindra menyediakan
landasan empiris melalui pengalaman, sementara intuisi membuka dimensi kedalaman spiritual
yang tidak sepenuhnya dapat dijangkau oleh rasionalitas semata. Integrasi keempat sumber ini
memungkinkan terbentuknya pemahaman yang utuh dan bermakna dalam proses pendidikan.

Pendekatan epistemologis yang integratif tersebut dinilai lebih relevan untuk
membangun pendidikan yang tidak hanya berorientasi pada kecerdasan intelektual, tetapi juga
pada pembentukan karakter dan moralitas. Oleh karena itu, kajian epistemologi pendidikan
dalam Al-Qur’an menjadi penting untuk merumuskan kembali paradigma pendidikan Islam yang
mampu merespons tantangan zaman tanpa kehilangan orientasi nilai-nilai ilahiah. Kajian ini
tidak hanya menelaah struktur epistemologis yang terkandung dalam Al-Qur’an, tetapi juga
mengajukan kritik terhadap dominasi epistemologi Barat dalam kurikulum dan metodologi
pendidikan kontemporer. Melalui pendekatan Qur’ani, pendidikan diarahkan pada

266



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

pembentukan insan kamil dan wuli al-albab, yakni manusia berilmu yang mampu
mengaktualisasikan pengetahuannya bagi kemaslahatan masyarakat.

2. Metodologi

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan
(library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian berfokus pada analisis konseptual dan
normatif mengenai epistemologi pendidikan dalam Al-Qur’an, khususnya terkait konsep ‘ilm,
ma‘rifah, dan hikmah, serta sumber-sumber pengetahuan dalam perspektif Qur’'ani. Penelitian
ini bersifat deskriptif-analitis, bertujuan mengungkap struktur epistemologis Al-Qur’an dan
relevansinya terhadap pengembangan paradigma pendidikan Islam.

Pendekatan utama yang digunakan adalah tafsir tematik (tafsir mawdh‘7), yaitu dengan
menghimpun dan menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema epistemologi
pendidikan, seperti konsep ilmu, wahyu, akal, pancaindra, intuisi, dan tujuan pendidikan. Ayat-
ayat tersebut kemudian ditafsirkan secara sistematis dengan merujuk pada konteks kebahasaan,
historis, dan penafsiran para mufasir klasik maupun kontemporer. Pendekatan ini
memungkinkan pemahaman yang komprehensif dan integratif terhadap pandangan Al-Qur’an
tentang pengetahuan dan pendidikan.

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan filosofis dalam kerangka filsafat
pendidikan Islam untuk menganalisis konsep pengetahuan, relasi antar sumber pengetahuan,
serta kritik Al-Qur’an terhadap epistemologi Barat modern, khususnya rasionalisme, empirisme,
dan positivisme. Analisis filosofis digunakan untuk mengkaji asumsi ontologis, epistemologis,
dan aksiologis yang melandasi paradigma pendidikan Qur’ani.

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer, yaitu Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir
otoritatif, serta sumber sekunder berupa karya pemikir pendidikan Islam klasik dan
kontemporer, buku, dan artikel jurnal ilmiah yang relevan. Pengumpulan data dilakukan melalui
penelusuran literatur dan dokumentasi, sedangkan analisis data dilakukan melalui tahapan
klasifikasi tematik, analisis tafsir, analisis filosofis-kritis, dan sintesis konseptual. Keabsahan data
dijaga melalui triangulasi sumber dan konsistensi argumentasi akademik.

3. Hasil dan Pembahasan
Konsep ‘llm dalam Al-Qur’an
Pengertian ‘lim

Secara etimologis, istilah ‘iim (pigJ‘) berasal dari akar kata ‘alima—ya‘lamu—‘ilman (-gk=
Lolf——;o-la-l) yang bermakna mengetahui secara jelas, pasti, dan meyakinkan. Dalam Lisan al-‘Arab,
‘ilm didefinisikan sebagai idrak al-shay’ bi-hagiqatih, yaitu pemahaman terhadap sesuatu sesuai
dengan hakikatnya. Definisi ini menunjukkan bahwa ilmu dalam perspektif Islam menuntut
kesesuaian antara pengetahuan dan realitas, sehingga tidak dapat disamakan dengan opini,
spekulasi, atau dugaan yang tidak berdasar (Ibn Manzir, n.d.). Oleh karena itu, dalam tradisi
keilmuan Islam, ilmu dipahami sebagai pengetahuan yang memiliki tingkat kepastian dan
kejelasan tertentu, serta disertai dasar pembenaran yang sah. Para ulama kemudian
merumuskan ilmu sebagai keyakinan yang pasti dan sesuai dengan kenyataan (al-i‘tigad al-jazim
al-mutabiq i al-waqi), sehingga kebenarannya dapat dipertanggungjawabkan secara
epistemologis (al-Jurjani, 1985; al-Ghazali, 2000). Sejumlah pemikir besar Islam seperti Al-
Ghazali, Fakhruddin al-Razi, lbn Taymiyyah, hingga Syed Muhammad Naquib al-Attas
menegaskan bahwa dalam epistemologi Islam, ilmu memiliki dimensi ketuhanan. Hal ini
didasarkan pada keyakinan fundamental bahwa pada hakikatnya seluruh pengetahuan
bersumber dari Allah, Zat Yang Maha Mengetahui (al-‘Alim). Oleh karena itu, ilmu dalam
perspektif Qur'ani tidak dipahami sebagai entitas yang netral atau bebas nilai, melainkan
senantiasa terikat dengan nilai moral dan spiritual yang mengarahkan manusia kepada
kebenaran, tanggung jawab etis, dan penghambaan kepada Allah (Al-Ghazali, 2005; al-Razi,
1999; Ibn Taymiyyah, 2001; al-Attas, 1993).

267



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

Dalam kerangka ini, al-‘ilm dipahami sebagai tergambarnya hakikat sesuatu dalam akal,
di mana gambaran tersebut merupakan hasil abstraksi intelektual terhadap realitas, baik dari
segi kuantitas, kualitas, maupun substansinya (jawhar). Dengan kata lain, ilmu tidak sekadar
akumulasi data empiris, tetapi merupakan proses pemaknaan rasional yang terarah dan bernilai.
Pemahaman ini menegaskan bahwa aktivitas mengetahui selalu melibatkan dimensi rasional
sekaligus normatif, sehingga ilmu berfungsi tidak hanya untuk menjelaskan realitas, tetapi juga
untuk membimbing perilaku manusia menuju kebenaran dan kebaikan (Kadar M. Yusuf, 2013).

Dengan demikian, ilmu tidak hanya dipahami sebagai penguasaan terhadap fakta-fakta
empiris, tetapi juga mencakup pemahaman akan kebenaran, kebijaksanaan, serta petunjuk
ilahiah yang membimbing manusia dalam kehidupan. Dalam kerangka ini, ilmu berfungsi sebagai
sarana untuk mendekatkan diri kepada Tuhan sekaligus sebagai landasan etis dalam
membangun peradaban yang berkeadaban.

llmu sebagai Fondasi Manusia

Salah satu ayat paling mendasar tentang epistemologi dalam Al-Qur’an adalah QS. Al-

Bagarah (2): 31: ) )
£ @8 sl 33T ales
“Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama seluruhnya.”

Ayat QS. Al-Bagarah (2): 31 menegaskan bahwa penciptaan manusia sejak awal
diletakkan dalam kerangka epistemologis. Keunggulan manusia tidak terletak pada kekuatan
fisik, melainkan pada kapasitas kognitif dan potensi intelektual yang dianugerahkan Allah. Istilah
talim dalam ayat ini menunjukkan adanya relasi langsung antara Allah sebagai sumber
pengetahuan dan manusia sebagai subjek penerima ilmu, sehingga pendidikan memiliki dasar
teologis yang kuat. Dalam penafsiran Quraish Shihab, pengajaran nama-nama kepada Adam
merefleksikan fitrah manusia untuk belajar, menalar, mengklasifikasi, dan memahami realitas
(Quraish Shihab, 2002). Pandangan ini sejalan dengan tafsir Al-Tabari dan Ibn Kathir yang
menegaskan bahwa ilmu merupakan dasar kemuliaan manusia, sekaligus pembeda utama
antara manusia dan makhluk lain.

Secara konseptual, gagasan manusia sebagai makhluk pembelajar juga menemukan titik
temu dengan pemikiran beberapa ilmuwan Barat. Aristotle menyatakan bahwa manusia secara
kodrati memiliki dorongan untuk mengetahui, sehingga aktivitas belajar merupakan bagian dari
hakikat kemanusiaan. Dalam konteks pendidikan modern, John Dewey memandang pendidikan
sebagai proses berkelanjutan yang melekat pada kehidupan manusia melalui pengalaman dan
refleksi, sementara Paulo Freire menekankan pendidikan sebagai proses humanisasi yang
membangkitkan kesadaran kritis dan tanggung jawab moral.

llmu Sebagai Jalan Menuju Ketakwaan
Epistemologi Qur’'ani tidak memandang ilmu sebagai aktivitas intelektual semata, tetapi
sebagai jalan menuju ketakwaan. QS. Fatir (35): 28 menyatakan:

€ $alall satis fo il A5 W3 )
“Sesungguhnya yang paling takut kepada Allah di antara hamba-hamba-Nya adalah para
ulama.”
Dalam kerangka epistemologi Qur’ani, ‘ilm tidak berhenti pada akumulasi pengetahuan
kognitif, tetapi berujung pada lahirnya khashya’, yakni ketundukan hati dan kesadaran moral di
hadapan Allah. Hal ini sejalan dengan penegasan Al-Qur'an bahwa “sesungguhnya yang paling
takut kepada Allah di antara hamba-hamba-Nya hanyalah para ulama” (QS. Fatir [35]: 28). Ayat
ini menunjukkan bahwa ilmu yang autentik adalah ilmu yang melahirkan kesadaran etis dan
spiritual, bukan sekadar penguasaan informasi. Dengan demikian, ilmu dalam perspektif Qur’ani
berfungsi membentuk karakter dan moralitas manusia (tagwa), bukan hanya memperluas
wawasan intelektual.

268



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

7’

Penafsiran ini diperkuat oleh pandangan Al-Tabari, yang menegaskan bahwa khashya
merupakan buah dari pengetahuan yang benar tentang Allah dan tanda-tanda kekuasaan-Nya
(Al-Tabari, 1992). Senada dengan itu, lbn Kathir menjelaskan bahwa semakin dalam ilmu
seseorang tentang Allah, semakin besar pula rasa takut dan ketundukannya, sehingga ilmu
menjadi penggerak amal saleh, bukan sekadar kemampuan intelektual (Ibn Kathir, 1999).

Dalam perspektif teologis-etis, Fakhruddin al-Razi menekankan bahwa khashya
merupakan kondisi batin yang lahir dari pengetahuan reflektif, bukan dari ketidaktahuan,
sehingga ilmu dan moralitas tidak dapat dipisahkan dalam epistemologi Islam (al-Razi, 2000).
Pandangan ini menegaskan bahwa ilmu yang tidak melahirkan transformasi etis sejatinya belum
mencapai derajat kesempurnaan.

Sejalan dengan tafsir klasik tersebut, Al-Ghazali menyatakan bahwa ilmu yang sejati
adalah ilmu yang menuntun manusia kepada amal dan penghambaan kepada Allah. Apabila ilmu
hanya digunakan untuk tujuan duniawi, prestise, atau kekuasaan, maka ia kehilangan fungsi
hakikinya dan berubah menjadi al-‘ilm al-la yanfa’, yakni pengetahuan yang tidak memberikan
manfaat bagi pembinaan diri dan peradaban (Al-Ghazali, 2005).

Temuan ini juga diperkuat oleh kajian kontemporer dalam bidang pendidikan Islam yang
menegaskan bahwa pemisahan ilmu dari dimensi etis-spiritual berimplikasi pada krisis karakter
dalam pendidikan modern. Sejumlah studi tafsir tematik dan filsafat pendidikan Islam
menunjukkan bahwa integrasi antara pengetahuan, nilai, dan spiritualitas merupakan ciri utama
epistemologi Qur’ani, sekaligus pembeda mendasar dari epistemologi Barat yang cenderung
memisahkan ilmu dari nilai moral (misalnya ter Avest & Rietveld-van Wingerden, 2016).

7’

Konsep Ma‘rifah dalam Al-Qur’an
Pengertian Ma‘rifah

Secara etimologis, istilah ma‘rifah (43,20)1) bersumber dari akar kata ‘arafa—ya‘rifu—
ma‘rifah (33213—&239—&}’9) yang bermakna mengetahui melalui pengenalan yang disertai
kedekatan dan keakraban. Dalam Lisan al-‘Arab, kata ‘arafa dijelaskan sebagai al-‘ilm bi al-shay’
ma‘a al-ta‘arruf wa al-tamayyuz, yakni mengetahui sesuatu melalui proses pengenalan yang
membedakan dan menginternalisasi maknanya (lbn Manzdr, n.d.). Makna kebahasaan ini
menunjukkan bahwa ma‘rifah bukan sekadar pengetahuan konseptual, melainkan pengenalan
yang bersifat lebih personal dan mendalam.

Berbeda dengan ‘ilm yang lebih menekankan aspek kognitif dan diskursif sebagai hasil
proses rasional-analitis, ma‘rifah merujuk pada pengetahuan intuitif dan kontemplatif yang
berakar pada kejernihan hati dan kesadaran batin. Pengetahuan ini tidak semata-mata diperoleh
melalui aktivitas intelektual, tetapi melalui pengalaman eksistensial yang melibatkan qalb,
sehingga melahirkan kesadaran spiritual dan kedekatan dengan kebenaran. Oleh karena itu,
dalam tradisi epistemologi Islam, ma‘’rifah dipahami sebagai bentuk pengetahuan yang
melampaui sekadar mengetahui (knowing), menuju pengenalan yang menghidupkan makna dan
orientasi hidup manusia (lbn Manzir, n.d.; al-Ghazali, 2005).

Dalam tradisi klasik, Al-Ghazali memandang ma‘rifah sebagai pengenalan batin yang
lahir dari proses tazkiyat al-nafs, sehingga seseorang mampu mengenal Allah bukan hanya
melalui dalil rasional, tetapi melalui pengalaman spiritual yang mendalam (Al-Ghazali, 2005).
Pemahaman ini diperluas oleh kajian kontemporer yang menempatkan ma‘rifah sebagai
dimensi penting dalam epistemologi pendidikan Islam. Misalnya, Seyyed Hossein Nasr
menegaskan bahwa ma‘ifah merupakan bentuk sacred knowledge yang menghubungkan
pengetahuan dengan realitas transenden, sehingga pendidikan Islam tidak tereduksi menjadi
aktivitas intelektual semata, tetapi juga proses penyadaran spiritual (Nasr, 2018).

Dalam konteks pendidikan modern, penelitian mutakhir dalam filsafat pendidikan Islam
juga menunjukkan bahwa pengabaian dimensi ma‘rifah berimplikasi pada krisis makna dan
spiritualitas peserta didik. Studi ter Avest dan Rietveld-van Wingerden (2016) menegaskan
bahwa pendidikan agama yang bermakna harus melibatkan dimensi reflektif dan pengalaman

269



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

batin peserta didik, bukan hanya transfer pengetahuan normatif. Sejalan dengan itu, kajian
Abdul Karim Abdullah menekankan bahwa ma‘rifah dalam pendidikan Islam berfungsi sebagai
jembatan antara pengetahuan kognitif dan pembentukan kesadaran etis-spiritual peserta didik
(Abdullah, 2020).

Dengan demikian, ma‘rifah menempati posisi strategis dalam epistemologi Qur’ani
sebagai dimensi pengetahuan yang mengintegrasikan akal, hati, dan pengalaman spiritual.
Integrasi ini menjadi fondasi penting bagi pendidikan Islam yang tidak hanya mencetak manusia
cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kedalaman makna, kesadaran moral, dan
orientasi transendental.

Dalam tradisi tasawuf, ma‘rifah adalah pengetahuan yang diperoleh hati (al-qalb)
setelah dibersihkan dari sifat-sifat negatif dan mendekat kepada Allah. Namun, konsep ini
memiliki akar kuat dalam Al-Qur’an. Istilah “ya‘rifin” digunakan dalam makna “mengenal
kebenaran”, misalnya dalam QS. Al-Bagarah (2): 146:

€ el 538,35 S 6383 )
“Mereka mengenalnya sebagaimana mereka mengenal anak-anak mereka.”

QS. Al-Bagarah (2): 146 menegaskan dimensi ma‘rifah sebagai bentuk pengetahuan
yang melampaui sekadar penguasaan kognitif. Ayat ini menyatakan bahwa Ahli Kitab
“mengenalnya sebagaimana mereka mengenal anak-anak mereka sendiri”, yang menunjukkan
tingkat pengenalan yang sangat mendalam, personal, dan disertai kepastian batin. Para mufasir
menjelaskan bahwa frasa ya‘rifinahu tidak sekadar menunjuk pada ‘iIm (pengetahuan
konseptual), melainkan pada ma‘rifah, yakni pengetahuan berbasis pengenalan eksistensial
yang hampir mustahil disertai keraguan (Fakhruddin al-Razi, 1999).

Namun demikian, ayat ini juga menyingkap paradoks epistemologis yang penting, yakni
bahwa ma‘rifah tidak selalu berujung pada penerimaan kebenaran. Meskipun mereka telah
mencapai tingkat pengenalan yang pasti terhadap Nabi Muhammad & dan kebenaran
risalahnya, sebagian Ahli Kitab justru menyembunyikan kebenaran tersebut secara sadar. Hal ini
menunjukkan bahwa pengetahuan yang bersifat batiniah sekalipun dapat terhalang oleh faktor
non-epistemik seperti kepentingan sosial, fanatisme kelompok, dan dorongan hawa nafsu (lbn
Kathir, 2000).

Dalam kerangka epistemologi Islam, ayat ini memperlihatkan bahwa ma’‘rifah sejati
menuntut integritas moral dan keterbukaan hati. Pengetahuan yang hanya berhenti pada
pengenalan intelektual dan batin tanpa diiringi kejujuran etis akan mengalami distorsi. Oleh
karena itu, Al-Qur’an tidak memandang pengetahuan sebagai entitas netral, melainkan sebagai
amanah moral yang menuntut keberanian untuk mengakui dan mengamalkan kebenaran.
Dengan demikian, QS. Al-Bagarah (2): 146 menjadi landasan Qur’ani bahwa ma‘rifah bukan
hanya persoalan mengetahui, tetapi juga kesediaan eksistensial untuk tunduk pada kebenaran
yang telah dikenali (Al-Tabari, 2001).

Ma‘rifah Sebagai Tingkatan Pengetahuan Lebih Tinggi

Para ulama tasawuf menegaskan bahwa ma‘rifah merupakan bentuk pengetahuan yang
lahir dari integrasi antara ilmu syar‘i, pengalaman spiritual, dan kontemplasi batin. al-Junayd al-
Baghdadi memandang ma‘rifah sebagai kondisi pengenalan kepada Allah yang terwujud ketika
pengetahuan syariat bertransformasi menjadi kesadaran batin yang hidup. Dalam
pandangannya, ma‘rifah bukan hasil spekulasi intelektual, melainkan buah dari kesungguhan
ibadah dan kejernihan hati yang terus dipelihara (al-Junayd, n.d.).

Pandangan ini diperkuat oleh al-Qushayri, yang menjelaskan bahwa ma’rifah
merupakan tingkatan pengetahuan khusus yang dianugerahkan Allah kepada hamba-Nya
setelah melalui proses riyadah, mujahadah, dan dzikr yang berkesinambungan. Berbeda dengan
‘ilm yang bersifat umum dan dapat diperoleh melalui proses belajar formal, ma‘rifah bersifat

270



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

personal dan eksistensial, karena bertumpu pada keterikatan hati kepada Allah serta kesediaan
spiritual untuk menerima cahaya hidayah. Oleh sebab itu, tidak setiap orang berilmu secara
otomatis mencapai ma‘rifah, sebab pencapaian tersebut menuntut keselarasan antara
pengetahuan, amal, dan keikhlasan batin (al-Qushayri, 2002).

Dengan demikian, dalam tradisi epistemologi tasawuf, ma‘rifah dipahami sebagai
puncak pengetahuan yang tidak hanya merepresentasikan kebenaran secara konseptual, tetapi
juga menghadirkan kedekatan eksistensial dengan Allah. Pengetahuan ini meniscayakan
transformasi moral dan spiritual, sehingga semakin dalam ma‘rifah seseorang, semakin kuat
pula komitmennya terhadap ibadah dan akhlak.

Dalam konteks pendidikan, ma‘rifah memiliki peran fundamental dalam pembentukan
karakter dan integritas moral peserta didik. Pendidikan yang hanya berorientasi pada ‘ilm
cenderung menghasilkan kecerdasan intelektual dan penguasaan kognitif, namun tidak secara
otomatis menjamin terbentuknya kepribadian yang berakhlak dan bertanggung jawab.
Pengetahuan yang berhenti pada tataran rasional berisiko melahirkan individu yang cerdas
secara akademik, tetapi miskin kesadaran etis dan spiritual (al-Ghazali, 2005).

Sebaliknya, pendidikan Qur'ani menempatkan ma‘rifah sebagai dimensi batiniah yang
melengkapi ‘iIm. Integrasi keduanya memungkinkan proses pendidikan tidak hanya mentransfer
pengetahuan, tetapi juga menumbuhkan kesadaran moral, keikhlasan, dan tanggung jawab
eksistensial. Dalam kerangka ini, pengetahuan tidak dipahami sebagai alat kekuasaan atau
prestise intelektual, melainkan sebagai sarana pembentukan adab dan kedekatan kepada Allah
(Syed Muhammad Naquib al-Attas, 1993).

Dengan demikian, pendidikan Qur’ani bertujuan melahirkan peserta didik yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga beradab secara moral dan spiritual. Integrasi ‘iim
dan ma‘rifah menjadikan pendidikan sebagai proses transformasi kepribadian secara utuh, yang
mengarah pada terbentuknya manusia beriman, berakhlak, dan mampu menjalankan tanggung
jawab sosialnya secara etis (al-Attas, 1993; al-Ghazali, 2005).

Ma‘rifah Sebagai Landasan Pendidikan Iman

Selain Al-Ghazali dan Syed Muhammad Naquib al-Attas, sejumlah ulama dan pemikir
Islam lain juga menegaskan pentingnya ma‘rifah dalam pembentukan iman, karakter, dan
integritas moral. Ibn Taymiyyah dan Ibn Qayyim al-Jawziyyah menekankan bahwa pengetahuan
sejati adalah pengetahuan yang menghidupkan hati dan melahirkan ketaatan, bukan sekadar
penguasaan konsep rasional.

Dalam tradisi tasawuf, al-Junayd al-Baghdadi dan al-Qushayri memandang ma‘rifah
sebagai buah dari integrasi ilmu syar‘i, mujahadah, dan penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs),
sehingga hanya dapat dicapai oleh hamba yang hatinya terikat kepada Allah melalui ibadah dan
zikir. Sementara itu, dalam perspektif kontemporer, Fazlur Rahman menegaskan bahwa tujuan
pendidikan Islam adalah internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kepribadian, suatu gagasan yang
sejalan dengan ma’‘rifah sebagai kesadaran moral dan reflektif. Keseluruhan pandangan ini
menunjukkan bahwa ma‘rifah merupakan fondasi epistemologis dan spiritual bagi pendidikan
Islam yang tidak hanya mencerdaskan akal, tetapi juga membentuk karakter dan tanggung
jawab etis peserta didik (lbn Taymiyyah, 2001; lbn Qayyim, 2002; al-Qushayri, 2002; Rahman,
1982).

Konsep Hikmah dalam Al-Qur’an
Pengertian Hikmah

Secara etimologis, istilah hikmah (&J1) berasal dari akar kata hakama-yahkumu (—555
¢S.>u) yang bermakna menetapkan keputusan, mengendalikan, dan menempatkan sesuatu
secara tepat. Dalam Lisan al-‘Arab, Ibn Manzir menjelaskan bahwa al-hikmah berkaitan dengan
makna al-man‘ (mencegah) dan al-ihkam (keteguhan dan ketepatan), yakni kemampuan
menahan diri dari kesalahan serta mengarahkan sesuatu pada tujuan yang benar.

271



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

Hikmah dapat dipahami sebagai ilmu yang berfungsi mencegah pelakunya dari
kejahatan dan penyimpangan. lbn Manzlr menjelaskan bahwa hikmah dinamakan demikian
karena ia menahan seseorang dari kebodohan, kesalahan, dan perilaku yang tidak semestinya,
sebagaimana kendali (hikmah) pada hewan yang mencegahnya bergerak liar (lbn Manzdr, n.d.).
Dengan demikian, hikmah bukan sekadar pengetahuan teoritis, melainkan kematangan dalam
menilai, memilih, dan bertindak secara tepat.

Dalam perspektif epistemologi Islam, pengertian ini menunjukkan bahwa hikmah adalah
pengetahuan yang telah bertransformasi menjadi kesadaran etis dan kontrol diri. Berbeda
dengan ‘lm yang dapat berhenti pada tataran kognitif, dan ma‘ifah yang menumbuhkan
kesadaran batin, hikmah merupakan puncak pengetahuan yang berfungsi menghalangi
pelakunya dari kejahatan pada dirinya sendiri sekaligus mengarahkannya kepada kebaikan. Oleh
karena itu, para ulama menegaskan bahwa seseorang yang benar-benar berhikmah akan
tercermin dalam akhlak, ketenangan jiwa, dan ketepatan dalam bertindak, bukan semata pada
keluasan wawasannya (al-Razi, 1999; Ibn Kathir, 2000).

Dalam konteks pendidikan Islam, pemahaman ini menegaskan bahwa tujuan akhir
pendidikan bukan hanya menghasilkan peserta didik yang mengetahui kebaikan, tetapi mampu
menahan diri dari keburukan. Pendidikan yang berorientasi pada hikmah membentuk
mekanisme internal pengendalian moral, sehingga ilmu berfungsi sebagai pelindung diri (mani)
dari penyimpangan dan sebagai pedoman untuk bertindak secara adil dan bijaksana (lbn
Manzdr, n.d.; al-Attas, 1993). seperti pada QS. Al-Bagarah (2): 269:

{OE il ) 8L G5 LS S ol JED Al GF o5 B op A 3B )

“Allah menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Barang siapa
dianugerahi hikmah, sungguh ia telah dianugerahi kebaikan yang banyak. Dan tidak ada yang
dapat mengambil pelajaran kecuali orang-orang yang berakal.”

QS. Al-Bagarah (2): 269 menempatkan hikmah sebagai puncak anugerah pengetahuan,
yang tidak berhenti pada penguasaan ‘ilm, tetapi menuntut kedalaman ma‘rifah dan
kematangan amal. Kerangka ini dipertegas melalui kisah Nabi Msa a.s. dalam perjumpaannya
dengan Khidr (QS. Al-Kahf: 60—82). Sebagai nabi ul al-‘azm, Nabi Musa telah memiliki ‘ilm yang
luas melalui wahyu dan syariat; namun dalam perjalanan itu ia diajak untuk menyaksikan
keterbatasan ‘iIm rasional ketika berhadapan dengan pengetahuan batin (ma‘rifah) yang
dianugerahkan Allah kepada Khidr. Tindakan-tindakan Khidr yang tampak problematis secara
lahir baru menyingkap makna dan tujuan etisnya di akhir kisah, menunjukkan bahwa hikmah
adalah kemampuan menempatkan pengetahuan sesuai kehendak llahi dan maslahat yang lebih
luas. Para mufasir menjelaskan bahwa kisah ini mengajarkan hierarki epistemologis: ‘iIm sebagai
dasar kognitif, ma‘rifah sebagai pengenalan batin terhadap maksud llahi, dan hikmah sebagai
kebijaksanaan aplikatif yang menyatukan keduanya (al-Razi, 1999; lbn Kathir, 2000). Dengan
demikian, sebagaimana ditegaskan QS. Al-Bagarah (2): 269, pendidikan Qur’ani tidak berhenti
pada transfer ‘iIm, melainkan mengarahkan peserta didik untuk menumbuhkan ma‘rifah dan
mencapai hikmah, yakni kematangan intelektual, spiritual, dan moral dalam praksis kehidupan
(al-Tabari, 2001).

Hikmah sebagai Integrasi llmu dan Adab

Syed Muhammad Naquib al-Attas menegaskan bahwa hikmah pada hakikatnya
melahirkan adab, yaitu disiplin yang menyeluruh mencakup dimensi intelektual, moral, dan
spiritual. Adab, dalam pandangannya, merupakan pengenalan dan pengakuan terhadap
kebenaran serta penempatan segala sesuatu secara tepat sesuai dengan martabat dan
fungsinya. Oleh karena itu, hikmah tidak berhenti pada kecakapan berpikir atau ketepatan
teknis, tetapi berfungsi membimbing manusia agar mampu menggunakan pengetahuannya

272



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

secara bertanggung jawab dan bermakna. Tanpa hikmah, proses pendidikan berisiko hanya
menghasilkan individu yang terampil secara teknis dan profesional yakni teknokrat namun
miskin orientasi moral dan spiritual, sehingga kehilangan keadaban dalam berpikir dan bertindak
(al-Attas, 1993).

Dalam kerangka epistemologi pendidikan Islam, pandangan ini menunjukkan bahwa
tujuan tertinggi pendidikan bukan sekadar transfer ‘iIm atau penguasaan kompetensi,
melainkan pencapaian hikmah sebagai puncak integrasi pengetahuan, kesadaran batin, dan
kebijaksanaan moral. Dengan demikian, hikmah menjadi orientasi akhir epistemologi
pendidikan Islam karena melaluinyalah ilmu bertransformasi menjadi adab, dan pendidikan
benar-benar berfungsi membentuk manusia yang utuh, beriman, berakal, dan berakhlak mulia
(al-Attas, 1993; al-Ghazali, 2005).

Sumber Pengetahuan dalam Al-Qur’an

Pada hakikatnya, ilmu (‘ilm) merupakan salah satu sifat Allah, karena dengan sifat itulah
Allah disebut al-‘Allm (Maha Mengetahui). Allah adalah sumber seluruh pengetahuan,
sedangkan pengetahuan manusia bersifat derivatif dan terbatas. Al-Qur'an secara tegas
menyatakan bahwa manusia tidak diberi pengetahuan kecuali dalam kadar yang sangat sedikit
dibandingkan keluasan ilmu Allah (QS. Al-Isra’: 85). (Kadar M. Yusuf, 2018).

Dengan demikian, setinggi apa pun pencapaian intelektual manusia, ia tetap berada
dalam lingkup keterbatasan ontologis dan epistemologis sebagai makhluk.

Keterbatasan ini berlaku bahkan pada tokoh-tokoh ilmuwan besar. Albert Einstein, yang
sering dijadikan simbol kecerdasan manusia modern, sendiri menegaskan kerendahan hati
epistemologis dengan menyatakan bahwa apa yang diketahui manusia hanyalah setetes kecil
dibanding samudra realitas yang belum terungkap. Perlu diluruskan bahwa klaim populer yang
menyebut manusia termasuk Einstein hanya menggunakan “6 persen otaknya” tidak memiliki
dasar ilmiah dan telah dibantah oleh neurosains modern. Penelitian mutakhir menunjukkan
bahwa manusia menggunakan seluruh bagian otaknya, meskipun dengan intensitas dan fungsi
yang berbeda-beda sesuai konteks aktivitas (Lilienfeld et al., 2010).

Dengan demikian, keterbatasan ilmu manusia tidak terletak pada “persentase otak yang
digunakan”, melainkan pada keterbatasan metodologis, pengalaman, perspektif, dan kapasitas
makhluk dalam menangkap realitas secara utuh. Kesadaran akan keterbatasan ini menjadi
fondasi penting dalam epistemologi Islam, karena mendorong sikap tawadu’ ilmiah,
keterbukaan terhadap wahyu, serta pengakuan bahwa ilmu sejati pada akhirnya bersumber dari
Allah semata (al-Ghazali, 2005).

Epistemologi Qur'ani tidak membatasi pengetahuan pada satu sumber tunggal,
melainkan mengintegrasikan empat komponen utama, yaitu wahyu, akal, pancaindra, dan
intuisi (ilham/firasat). Keempat sumber ini bekerja secara harmonis dan saling melengkapi,
sehingga menghasilkan pengetahuan yang bersifat komprehensif dan utuh. Wahyu berfungsi
sebagai sumber kebenaran tertinggi dan pengarah nilai, akal berperan dalam proses rasional-
analitis, pancaindra menyediakan data empiris tentang realitas, sementara intuisi atau ilham
berfungsi menangkap makna dan petunjuk batin yang tidak selalu terjangkau oleh rasio dan
pengalaman inderawi. Integrasi keempatnya mencerminkan karakter epistemologi Islam yang
teosentris dan holistik, di mana seluruh proses mengetahui diarahkan pada pengenalan
kebenaran dan tanggung jawab moral manusia (al-Ghazali, 2005; Fakhruddin al-Razi, 1999).

Wahyu sebagai Proses Pengetahuan

a. Kedudukan Wahyu dalam Epistemologi Islam
Wahyu (al-wahy) dalam epistemologi Islam dipahami sebagai sumber pengetahuan yang
bersifat mutlak benar, karena berasal langsung dari Allah Yang Maha Mengetahui dan tidak
terkontaminasi oleh keterbatasan akal maupun pengalaman manusia. Wahyu mencerminkan
pengetahuan llahi yang sempurna, sekaligus berfungsi sebagai tolok ukur kebenaran bagi

273



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

sumber pengetahuan lainnya. Al-Qur’an menegaskan bahwa wahyu diberikan secara khusus
dan selektif kepada makhluk tertentu sesuai dengan kehendak dan hikmah Allah,
sebagaimana dinyatakan dalam QS. An-Nahl (16): 68 yang menyebut pemberian wahyu
kepada lebah sebagai bentuk ilham Ilahi yang bersifat instruktif dan terarah. Para mufasir
menjelaskan bahwa penggunaan istilah wahy dalam ayat ini menunjukkan keluasan makna
wahyu, yang tidak hanya terbatas pada wahyu kenabian, tetapi juga mencakup petunjuk Illahi
yang diberikan kepada makhluk sesuai dengan fitrahnya (al-Tabari, 2001; Ibn Kathir, 2000).
Lebih lanjut, wahyu juga memiliki keterkaitan erat dengan proses pendidikan, sebagaimana
tercermin dalam ayat pertama yang diturunkan, Igra’ (QS. Al-‘Alag [96]: 1-5). Perintah
membaca tersebut menandai bahwa proses pendidikan dalam Islam bermula dari wahyu dan
diarahkan oleh wahyu. Aktivitas belajar membaca, menulis, dan memahami realitas tidak
dilepaskan dari kesadaran ketuhanan (bi-smi rabbik), sehingga pendidikan tidak hanya
bertujuan mengembangkan kemampuan kognitif, tetapi juga membentuk orientasi tauhid
dan tanggung jawab moral. Dengan demikian, wahyu dalam epistemologi Qur’ani berfungsi
sebagai fondasi pendidikan, yang mengarahkan akal, membimbing pengalaman empiris, dan
menyucikan intuisi agar seluruh proses mengetahui berjalan selaras dengan kebenaran dan
kemaslahatan manusia (al-Ghazali, 2005; al-Attas, 1993).
QS. An-Nahl (16): 78 menegaskan: ) .
€ 638 O5als5 9 5 ool 55 5531 i )

“Allah mengeluarkan kalian dari rahim ibu kalian tanpa mengetahui apa pun...”
QS. An-Nahl (16): 78 menegaskan bahwa manusia dilahirkan dalam keadaan tidak memiliki
pengetahuan apa pun, kemudian Allah menganugerahkan pendengaran, penglihatan, dan
hati sebagai perangkat utama perolehan ilmu. Dalam Tafsir al-Mardaghi, Ahmad Mustafa al-
Maraghi menjelaskan bahwa pendengaran didahulukan karena berfungsi sebagai sarana
awal menerima pengajaran dan wahyu, sementara penglihatan memungkinkan manusia
mengamati realitas empiris dan tanda-tanda kekuasaan Allah di alam semesta, dan hati (al-
af’idah) berperan sebagai pusat kesadaran yang mengolah data inderawi menjadi
pengetahuan yang bermakna dan bernilai moral (al-Maraghi, 1992). Penafsiran ini sejalan
dengan pandangan lbn Kathir, yang menegaskan bahwa ketiga instrumen tersebut
merupakan sarana epistemik yang bekerja secara bertahap, di mana hati berfungsi
mengintegrasikan pengetahuan inderawi dan rasional sehingga melahirkan kesadaran iman
dan amal saleh (lbn Kathir, 2000). Senada dengan itu, Fakhruddin al-Razi menekankan bahwa
urutan penyebutan pendengaran, penglihatan, dan hati mengandung isyarat metodologis
bahwa pengetahuan tidak cukup berhenti pada observasi dan penalaran, tetapi memerlukan
refleksi batin agar berujung pada hikmah dan tanggung jawab etis (al-Razi, 1999). Dengan
demikian, ayat ini menjadi landasan epistemologi Qur'ani yang menegaskan bahwa
pengetahuan bersifat integratif dan bernilai, serta diarahkan pada tujuan akhir berupa
syukur, keimanan, dan pembentukan akhlak, bukan sekadar akumulasi informasi kognitif.

b. Wahyu sebagai Sumber Nilai dan Moralitas

Dalam dunia pendidikan, wahyu berfungsi sebagai value giver, yakni sumber yang
menetapkan parameter normatif tentang baik—buruk, benar—salah, serta orientasi tujuan
hidup manusia. Wahyu tidak hanya menyampaikan informasi teologis, tetapi juga
memberikan kerangka nilai yang membimbing seluruh aktivitas keilmuan dan pendidikan.
Berbeda dengan epistemologi Barat modern khususnya sejak berkembangnya positivisme
yang memandang ilmu sebagai entitas bebas nilai (value-free) dan terlepas dari
pertimbangan moral, epistemologi Qur'ani justru menegaskan bahwa ilmu tidak dapat
dipisahkan dari dimensi etika dan tanggung jawab spiritual. Al-Qur'an memandang
pengetahuan sebagai amanah yang harus diarahkan pada kebenaran dan kemaslahatan
manusia, bukan sekadar pada efisiensi teknis atau kepentingan pragmatis (al-Ghazali, 2005;
al-Attas, 1993).

274



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

Atas dasar itu, wahyu memiliki beberapa fungsi strategis dalam pendidikan: (1) memberikan
kerangka etis bagi pengembangan dan penerapan ilmu pengetahuan, sehingga penelitian
ilmiah tidak berjalan tanpa kendali moral; (2) memberikan arah teleologis bagi tujuan
pendidikan, yakni pembentukan manusia beriman, berakhlak, dan bertanggung jawab; serta
(3) menjadi pagar epistemologis agar akal tidak terjebak dalam kesesatan intelektual,
relativisme nilai, atau penyalahgunaan ilmu. Dalam perspektif kontemporer, Fazlur Rahman
menegaskan bahwa wahyu merupakan proyek moral Allah yang bertujuan membimbing
manusia dalam membangun tatanan sosial yang adil dan beradab. Oleh karena itu,
pendidikan semestinya dipahami sebagai perpanjangan dari misi wahyu, yakni sarana
internalisasi nilai-nilai Qur'ani ke dalam kesadaran individu dan struktur masyarakat
(Rahman, 1982).
c. Wahyu sebagai Penguat dan Pengoreksi Akal
Akal memiliki keterbatasan. Dalam sejarah filsafat Barat, berbagai perbedaan antara aliran
rasionalisme dan empirisme menunjukkan bahwa akal tidak pernah mencapai kesepakatan
mutlak tentang definisi pengetahuan.
Al-Qur’an menegaskan: o ) ) ) _
{518 ) gl o sl 35 4 o £ bt o2 Slgflads
“Mereka bertanya kepadamu tentang ruh. Katakanlah: ruh itu termasuk urusan Tuhanku,
dan kamu tidak diberi pengetahuan melainkan sedikit.”
(QS. Al-Isra’ [17]: 85)
Mayoritas ulama menyebutkan bahwa ayat ini turun ketika orang-orang Yahudi melalui
perantara kaum Quraisy mengajukan pertanyaan kepada Nabi Muhammad & tentang
hakikat ruh, dengan maksud menguji kenabiannya. Pertanyaan tersebut termasuk perkara
gaib yang berada di luar jangkauan pengetahuan manusia. Maka Allah menurunkan ayat ini
untuk menegaskan keterbatasan epistemologis manusia dan menolak spekulasi metafisik
yang tidak berdasar (al-Wahidi, 1991; al-Suyati, 2008).
Menurut Al-Tabari, kata al-rdh dalam ayat ini mencakup realitas yang hakikatnya hanya
diketahui Allah. Al-Tabart menegaskan bahwa perintah “qul” (katakanlah) menunjukkan sikap
epistemologis yang benar: menyerahkan perkara yang melampaui kemampuan akal kepada
Allah, tanpa menafikan pentingnya ilmu pada ranah yang memang dapat dijangkau manusia
(al-Tabari, 2001). Senada dengan itu, lbn Kathir menjelaskan bahwa ayat ini merupakan
bantahan terhadap klaim keilmuan manusia yang berlebihan. Pengetahuan manusia
betapapun maju tetap terbatas, khususnya dalam perkara gaib seperti ruh. Oleh karena itu,
ayat ini menanamkan sikap tawadu’ ilmiah dan mencegah manusia terjerumus dalam
spekulasi metafisik tanpa dasar wahyu (lbn Kathir, 2000).
Sementara itu, Fakhruddin al-Razi menafsirkan ayat ini sebagai prinsip dasar epistemologi
Islam. Menurutnya, pengakuan bahwa manusia hanya diberi ilmu “sedikit” tidak bermakna
meremehkan akal, tetapi menegaskan bahwa akal memiliki wilayah dan batas. Pengetahuan
tentang ruh berada pada wilayah amr rabbi, yakni realitas Ilahi yang tidak dapat dijangkau
sepenuhnya oleh rasio dan empirisme (al-Razi, 1999).
Dengan demikian, ayat ini tidak bertujuan menjelaskan hakikat ruh secara ontologis,
melainkan mendidik manusia agar menyadari batas-batas pengetahuan.

Akal (‘Aql) sebagai Instrumen Rasional Pengetahuan

a. Kedudukan Akal dalam Al-Qur’an
Akal dalam Al-Qur'an dipuji sebagai salah satu potensi tertinggi manusia yang
membedakannya dari makhluk lain. Hal ini tercermin dari banyaknya penggunaan ungkapan
seperti ya‘gilin (menggunakan akal), ya‘lamiin (mengetahui), yatadabbariin (merenungkan
secara mendalam), dan yatafakkariin (berpikir reflektif) yang muncul puluhan kali dalam
berbagai konteks ayat. Frekuensi penggunaan istilah-istilah tersebut menunjukkan bahwa
aktivitas berpikir bukan sekadar kemampuan alamiah, melainkan perintah religius yang harus

275



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

dijalankan manusia sebagai bagian dari tanggung jawab keimanannya. Al-Qur’an tidak hanya
mendorong penggunaan akal untuk memahami realitas empiris, tetapi juga untuk merenungi
tanda-tanda kekuasaan Allah, memahami wahyu, serta mengambil pelajaran moral dari
sejarah dan kehidupan (al-Razi, 1999).
Para ulama tafsir menegaskan bahwa pujian Al-Qur’an terhadap akal tidak dimaksudkan
untuk menjadikannya sumber kebenaran yang otonom dan absolut. Akal berfungsi secara
optimal ketika berjalan dalam bimbingan wahyu, bukan berdiri sendiri. Dalam perspektif ini,
akal berperan menalar, menghubungkan, dan memahami, sementara wahyu berfungsi
memberi arah dan batas epistemologis. Al-Ghazall menegaskan bahwa akal merupakan
instrumen penting untuk memahami kebenaran, tetapi tanpa cahaya wahyu, akal dapat
terjebak pada spekulasi dan kesalahan penilaian. Oleh karena itu, Al-Qur’an memuji akal yang
aktif, reflektif, dan tunduk kepada kebenaran llahi, bukan akal yang sombong dan terlepas
dari nilai moral (al-Ghazali, 2005).
Dengan demikian, dorongan Al-Qur’an terhadap aktivitas berpikir menunjukkan bahwa
epistemologi Islam bersifat rasional sekaligus religius. Akal tidak dinegasikan, tetapi
diintegrasikan dalam kerangka tauhid, sehingga proses berpikir menjadi sarana untuk
memperkuat iman, meneguhkan hikmah, dan membangun tanggung jawab etis dalam
kehidupan individu maupun sosial.
Salah satu contoh ayat yang memerintahkan penggunaan akal: .
{ oslasi 351
“Tidakkah kalian menggunakan akal?”
(QS. Al-Baqgarah [2]: 44)
Al-Maraghi menegaskan bahwa akal dan pengetahuan (ta‘qiliin) seharusnya mendorong
keselarasan antara ucapan, perintah, dan tindakan; tanpa pengamalan, ilmu justru menjadi
hujjah yang memberatkan pemiliknya (al-Maraghi, 1992). Penafsiran ini sejalan dengan
pandangan lbn Kathir, yang menekankan bahwa ayat ini mengecam orang-orang yang
memerintahkan kebaikan kepada orang lain namun meninggalkan kebaikan itu bagi dirinya
sendiri, meskipun mereka memahami ajaran Kitab secara kognitif. Menurut Ibn Kathir,
perilaku tersebut menunjukkan kerusakan integritas moral, bukan kekurangan ilmu (lbn
Kathir, 2000). Senada dengan itu, Fakhruddin al-Razi menafsirkan frasa “afala ta‘gilGn”
sebagai teguran epistemologis dan etis sekaligus: akal yang benar bukan hanya mengetahui
kebenaran, tetapi juga meniscayakan komitmen moral untuk mengamalkannya. Al-Razi
menegaskan bahwa pengetahuan yang tidak berbuah amal adalah pengetahuan yang
terputus dari hikmah (al-Razi, 1999). Dengan demikian, QS. Al-Bagarah (2): 44 menegaskan
prinsip dasar epistemologi Qur'ani bahwa nilai ilmu terletak pada internalisasi dan
praksisnya, sehingga pendidikan tidak boleh berhenti pada transfer kognitif, melainkan harus
membentuk integritas, keteladanan, dan tanggung jawab moral.
b. Peran Akal dalam Pendidikan
Dalam konteks pendidikan Islam, akal berfungsi sebagai instrumen epistemik yang strategis
untuk mengolah, menilai, dan mengarahkan pengetahuan agar bermakna secara moral.
Pertama, akal berperan mengkritisi argumen, yaitu menilai validitas klaim pengetahuan
melalui analisis rasional agar terhindar dari kekeliruan dan taklid buta. Kedua, akal berfungsi
mengembangkan teori, yakni menyusun kerangka konseptual dan generalisasi berdasarkan
wahyu, pengalaman empiris, dan realitas sosial. Ketiga, akal digunakan untuk mengambil
kesimpulan secara logis dan sistematis sehingga pengetahuan memiliki koherensi ilmiah.
Keempat, dan paling penting dalam perspektif Qur’ani, akal berperan menentukan prioritas
moral, yaitu menimbang implikasi etis suatu tindakan agar ilmu tidak terlepas dari nilai
kebaikan dan kemaslahatan (al-Ghazali, 2005; al-Razi, 1999).
Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Hamka, yang menegaskan bahwa akal dalam Islam
tidak dimaksudkan untuk menandingi wahyu, melainkan memahami dan menghayati
petunjuk llahi sehingga melahirkan tanggung jawab moral dan kepekaan nurani. Menurut

276



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

Hambka, akal yang tercerahkan akan membimbing manusia pada akhlak dan kebijaksanaan,
sedangkan akal yang dilepaskan dari nilai ketuhanan berpotensi menjerumuskan pada
kesombongan intelektual (Hamka, 1983). Senada dengan itu, Nurcholish Madjid (Cak Nur)
menekankan bahwa rasionalitas dalam Islam bersifat etik dan transendental, bukan
rasionalitas instrumental yang bebas nilai. Akal, menurutnya, berfungsi optimal ketika
diarahkan untuk membaca tanda-tanda Tuhan (ayat) dan membangun kesadaran moral serta
keadaban publik. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus memadukan pengembangan nalar
kritis dengan pembentukan tanggung jawab etis dan spiritual (Madjid, 1997).
Dengan demikian, fungsi akal dalam pendidikan Islam tidak hanya bersifat kognitif-teoretis,
tetapi juga normatif-transformatif, mengarahkan ilmu menuju hikmah dan pembentukan
manusia beradab.
Dapat disimpulkan bahwa dalam pendidikan, akal berfungsi untuk:
1) Mengkritisi argumen
2) Mengembangkan teori
3) Mengambil kesimpulan
4) Menentukan prioritas moral
Al-Qur’an mendorong manusia untuk berpikir mendalam tentang kehidupan, seperti pada
QS. Ali ‘Imran (3): 190-191 yang menyuruh manusia bertafakkur tentang alam semesta.

4 ubJ:’l dg)’ Y, )L@;Jb J;.Ul T ua;:}lg Olgledd! d‘L’ X ul ¥

b. )lbbl-Lbua.b-Lobu_) ua_))”gul_gwlébggu_g_,ia.‘bjWp&glbwghww|u3_,sxw.\ﬂ§a
«é)b..ll Oilde Gad el

“Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan pergantian malam dan siang
terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang-orang yang berakal.”

“(Yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, atau dalam keadaan
berbaring, dan mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata): “Ya
Tuhan kami, tidaklah Engkau menciptakan ini dengan sia-sia. Mahasuci Engkau, maka
peliharalah kami dari azab neraka.”

QS. Ali ‘Imran (3): 190-191 menegaskan bahwa aktivitas berpikir (tafakkur) dan kesadaran
spiritual (dzikir) merupakan fondasi epistemologis dalam Al-Qur’an. Ayat ini menyatakan
bahwa pada penciptaan langit dan bumi serta pergantian malam dan siang terdapat tanda-
tanda (ayat) bagi ulii al-albab, yakni orang-orang yang menggunakan akal secara jernih dan
mendalam. Dalam tafsirnya, Fakhruddin al-Razi menjelaskan bahwa uli al-albab adalah
mereka yang tidak berhenti pada pengamatan inderawi, tetapi melanjutkannya dengan
refleksi rasional hingga sampai pada pengakuan tauhid. Tafakkur atas fenomena kosmik
berfungsi mengantarkan akal pada kesimpulan tentang keteraturan, tujuan, dan
kebijaksanaan ciptaan Allah (al-Razi, 1999).

Lebih lanjut, ayat 191 menegaskan bahwa orang-orang berakal tersebut senantiasa berdzikir
dalam segala keadaan berdiri, duduk, dan berbaring serta merenungkan penciptaan alam
semesta, hingga melahirkan kesadaran eksistensial bahwa penciptaan itu tidak sia-sia. Ibn
Kathir menekankan bahwa integrasi antara dzikir dan tafakkur merupakan ciri pengetahuan
yang benar; dzikir menjaga orientasi spiritual, sementara tafakkur mengarahkan akal untuk
memahami tanda-tanda kekuasaan Allah secara rasional (Ilbn Kathir, 2000). Tanpa dzikir,
tafakkur berpotensi menjadi spekulasi kering; sebaliknya, dzikir tanpa tafakkur dapat
kehilangan kedalaman pemahaman.Penafsiran ini sejalan dengan Ahmad Mustafa al-
Maraghi, yang menegaskan bahwa tujuan utama perenungan kosmik dalam ayat ini adalah
pembentukan kesadaran moral dan spiritual. Tafakkur yang benar akan bermuara pada doa
dan sikap tunduk, sebagaimana pengakuan “Rabbana ma khalaqta hadha batilan,” yang
menunjukkan bahwa pengetahuan Qur’ani bersifat teleologis dan bernilai (al-Maraghr,
1992). Dengan demikian, QS. Ali ‘lmran (3): 190-191 menegaskan kerangka epistemologi
Qur’ani yang mengintegrasikan akal (tafakkur), hati (dzikir), dan orientasi etis, sehingga
pengetahuan berujung pada hikmah, ketakwaan, dan tanggung jawab moral.

277



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

c. Keterbatasan Akal dalam Epistemologi Qur’ani
Meskipun akal diagungkan, Al-Qur'an juga menyadarkan bahwa akal bukan sumber
pengetahuan absolut. Jika tidak dibimbing wahyu, akal berpotensi menyimpang. Dalam QS.
Al-Jathiyah (45): 23, Allah mengkritik manusia yang menjadikan hawa nafsu sebagai “tuhan”,
karena akal yang dikuasai nafsu akan kehilangan fungsinya. o o o
g 5ad B3Lh 0 o Jasd 4ddy dands oo §i35 ple ofe L AlBT3 b13h Agl] I a Cl5HT )
§ 593555 S8 o 435 &0
"Maka pernahkah kamu melihat orang yang menjadikan hawa nafsunya sebagai tuhannya
dan Allah membiarkannya sesat berdasarkan ilmu-Nya, dan Allah telah mengunci
pendengaran dan hatinya serta meletakkan penutup pada penglihatannya? Maka siapa yang
dapat memberinya petunjuk setelah Allah (menyesatkannya)? Maka mengapa kamu tidak
mengambil pelajaran?"
QS. Al-Jathiyah (45): 23 mengandung kritik epistemologis yang tajam terhadap akal yang
dikuasai hawa nafsu, yakni ketika keinginan subjektif dijadikan standar kebenaran sehingga
berfungsi layaknya “tuhan”. Ayat ini menegaskan bahwa penyimpangan pengetahuan tidak
selalu disebabkan oleh ketiadaan rasionalitas, melainkan oleh rusaknya orientasi moral akal.
Dalam perspektif Fazlur Rahman, kondisi ini mencerminkan kegagalan manusia dalam
menginternalisasi tujuan moral wahyu; rasionalitas yang terlepas dari nilai etis akan berubah
menjadi alat pembenar kepentingan diri, bukan sarana pencarian kebenaran. Rahman
menegaskan bahwa wahyu merupakan proyek moral Allah, sehingga akal hanya berfungsi
benar ketika diarahkan untuk mewujudkan keadilan dan tanggung jawab sosial (Rahman,
1982).
Pandangan tersebut diperkuat oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas, yang menekankan
bahwa akar masalahnya adalah hilangnya adab. Ketika akal tidak lagi mengenali dan
menempatkan kebenaran pada posisinya yang tepat, ia akan tunduk pada hawa nafsu dan
melahirkan kekacauan ilmu (confusion of knowledge). Dalam kerangka ini, menjadikan nafsu
sebagai “tuhan” berarti menafikan adab, sehingga akal kehilangan fungsi normatif dan
etisnya (al-Attas, 1993).
Dalam konteks pendidikan Islam, QS. Al-Jathiyah (45): 23 menjadi peringatan bahwa
pengembangan rasionalitas tanpa pembinaan nilai dan adab berpotensi melahirkan
penyimpangan intelektual. Akal perlu dibimbing oleh wahyu agar tetap berorientasi pada
kebenaran dan keadilan. Karena itu, epistemologi Qur’ani tidak menolak akal, tetapi
mengintegrasikannya dalam kerangka tauhid dan adab, sehingga aktivitas berpikir benar-
benar berfungsi membentuk manusia yang berilmu, bermoral, dan beradab (Rahman, 1982;
al-Attas, 1993).
Dengan demikian akal bekerja secara benar jika disinergikan dengan:
1) Wahyu sebagai pembimbing kebenaran
2) Pancaindra sebagai penyedia data empiris
3) Hati (galb) sebagai kompas moral

Pancaindra (al-Hawass) sebagai Sumber Pengetahuan Empirik

a. Kedudukan Pancaindra dalam Al-Qur’an
Al-Qur’an secara eksplisit menegaskan bahwa Allah memberikan kepada manusia perangkat-
perangkat empiris berupa pendengaran (al-sam‘), penglihatan (al-basar), dan hati (al-
af’idah).
QS. An-Nahl (16): 78: . i

£ Oo3KaS S0a) 3a8YTs 5Ty aaldl (K0 sy Bl 9alad Y AKgal oakal o (K531 dulg ¥

“Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak mengetahui sesuatu
pun, lalu Dia memberikan kepadamu pendengaran, penglihatan, dan hati agar kamu
bersyukur.”

278



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

Ayat ini menunjukkan bahwa pancaindra merupakan bagian dari epistemologi Qur’ani, bukan
sekadar alat biologis. QS. An-Nahl (16): 78 menegaskan bahwa manusia dilahirkan tanpa
pengetahuan apa pun, kemudian Allah menganugerahkan pendengaran, penglihatan, dan
hati sebagai perangkat epistemik utama agar manusia mampu belajar dan bersyukur. Dalam
Tafsir al-Maraght, Ahmad Mustafa al-Maraghi menjelaskan bahwa pendengaran didahulukan
karena berfungsi sebagai sarana awal menerima pengajaran dan wahyu, penglihatan
memungkinkan pengamatan realitas empiris dan tanda-tanda kekuasaan Allah, sedangkan
hati (al-af’idah) berperan sebagai pusat pemahaman dan kesadaran yang mengolah data
inderawi menjadi pengetahuan bermakna dan bernilai moral (al-Maraghi, 1992). Penafsiran
ini sejalan dengan pandangan Muhammad Abduh dan Rashid Rida dalam Tafsir al-Manar,
yang menegaskan bahwa pengetahuan manusia bersifat bertahap dan edukatif, serta hanya
akan bernilai apabila diarahkan pada pembentukan kesadaran etis dan tanggung jawab
sosial. Menurut mereka, tujuan akhir penganugerahan instrumen epistemik tersebut adalah
syukur, yakni penggunaan akal, indra, dan hati secara benar untuk mengenal Allah dan
menegakkan kemaslahatan (Rida, 1947). Dengan demikian, ayat ini menjadi dasar
epistemologi Qur'ani yang menegaskan bahwa pengetahuan tidak bersifat netral, melainkan
harus berujung pada iman, akhlak, dan keadaban, sehingga pendidikan Islam tidak berhenti
pada transfer kognitif, tetapi pada pembentukan manusia yang sadar, bersyukur, dan
bertanggung jawab.
b. Peran Pancaindra dalam Pendidikan

Dalam pendidikan modern, peran pancaindra sering dikaitkan dengan experiential learning,
hands-on learning, dan empirical observation. Al-Qur'an mendorong manusia untuk melihat,
mendengar, dan mengamati fenomena.
QS. Al-Ghasyiyah (88): 17: )

§ St G g ) Goslig 561
QS. Al-Ghasyiyah (88): 17 “Maka tidakkah mereka memperhatikan unta, bagaimana ia
diciptakan?” mengandung perintah epistemologis untuk melakukan observasi empiris
(nazar) terhadap fenomena alam. Dalam tafsirnya, Ahmad Mustafa al-Maraghi menjelaskan
bahwa penyebutan unta merepresentasikan objek yang dekat dengan kehidupan manusia
Arab, namun menyimpan kompleksitas penciptaan yang menuntut pengamatan mendalam.
Observasi ini tidak berhenti pada kekaguman visual, melainkan diarahkan pada tafakkur,
yakni refleksi rasional atas tujuan dan kebijaksanaan penciptaan (al-Maraghi, 1992).
Secara metodologis, ayat ini mencerminkan metode ilmiah Qur’ani yang bergerak dari indra
- akal = iman. Indra digunakan untuk mengamati realitas empiris (kayfa khuligat), akal
berperan menganalisis keteraturan dan fungsi, lalu hasil analisis tersebut mengantarkan
pada pengakuan iman terhadap kebesaran dan keesaan Allah. Fakhruddin al-Razi
menegaskan bahwa perintah nazar dalam ayat-ayat kosmik bertujuan membimbing akal agar
sampai pada kesimpulan tauhid, bukan sekadar pengetahuan faktual (al-Razi, 1999).
Makna ini sejalan dan dipertegas oleh QS. Ali ‘lmran (3): 190-191 yang menyatakan bahwa
pada penciptaan langit dan bumi terdapat tanda-tanda bagi uli al-albab, yakni mereka yang
mengintegrasikan tafakkur kosmik dengan dzikir. Dengan demikian, QS. Al-Ghasyiyah (88):
17 menegaskan bahwa Al-Qur'an mendorong sains yang bernilai, di mana observasi ilmiah
diarahkan pada pembentukan kesadaran iman dan tanggung jawab moral, bukan pada
pengetahuan yang netral dan bebas nilai (al-Maraghi, 1992; al-Razi, 1999).

c. Keterbatasan Pengetahuan Empiris

Aliran Positivisme memandang bahwa hanya fakta yang dapat diverifikasi secara empiris
melalui pancaindra yang layak disebut sebagai ilmu, sementara realitas metafisik, nilai moral,
dan kebenaran transenden dianggap berada di luar wilayah pengetahuan ilmiah. Pandangan
ini, yang dirumuskan secara sistematis oleh Auguste Comte, menempatkan pengalaman
inderawi sebagai satu-satunya tolok ukur kebenaran dan menafikan peran wahyu serta
dimensi spiritual dalam epistemologi modern (Comte, 1975).

279



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

Sebaliknya, Al-Qur’an secara tegas mengakui keterbatasan pancaindra dan akal manusia
dalam menalar realitas secara utuh. Keterbatasan ini ditegaskan, antara lain, dalam QS. Al-
Isrd’ (17): 85 yang menyatakan bahwa manusia tidak diberi pengetahuan kecuali sedikit,
khususnya dalam perkara-perkara yang bersifat gaib dan transenden. Ayat ini menunjukkan
bahwa tidak semua realitas dapat dijangkau oleh observasi empiris, sehingga klaim
positivisme tentang kemutlakan pengetahuan inderawi bersifat reduktif. Al-Qur'an juga
menegaskan bahwa pendengaran, penglihatan, dan hati adalah instrumen pengetahuan
yang harus digunakan secara bertanggung jawab dan akan dimintai pertanggungjawaban
(QS. Al-Isra’ [17]: 36), yang mengisyaratkan bahwa pancaindra bukanlah sumber kebenaran
yang otonom, melainkan sarana yang memerlukan bimbingan wahyu dan kesadaran moral.
Maka, secara epistemologi Qur'ani menolak reduksi pengetahuan pada fakta empiris semata.
Al-Qur’an mengintegrasikan indra, akal, dan wahyu, serta membuka ruang bagi pengetahuan
transendental yang tidak dapat diverifikasi secara empiris, tetapi memiliki kebenaran dan
makna yang fundamental bagi kehidupan manusia. Perspektif ini menunjukkan bahwa
keterbatasan pancaindra bukanlah kelemahan yang harus diingkari, melainkan realitas
epistemologis yang menuntut kerendahan hati ilmiah dan keterbukaan terhadap wahyu
sebagai sumber pengetahuan yang melampaui jangkauan empirisme (Rahman, 1982; al-
Attas, 1993).

Dengan demikian, Al-Qur’an mengakui keterbatasan pancaindra dalam menalar sesuatu:

1) Indera dapat tertipu

2) Persepsi bersifat relatif

3) Fakta tidak selalu mengandung makna

Oleh karena itu, epistemologi Qur'ani memadukan:

1) Pengamatan inderawi

2) Analisis rasional

3) Bimbingan wahyu

4) Intuisi moral

Intuisi / Ilham sebagai Sumber Pengetahuan Spiritual
a. Definisi Ilham dalam Al-Qur’an

Ilham (al-ilham) adalah pencerahan batin yang Allah masukkan ke dalam hati manusia. Dalam
QS. Asy-Syams (91): 8, Allah berfirman: )

¢ Wlsis jes Gaglls )
QS. Asy-Syams (91): 8 “Maka Dia mengilhamkan kepadanya jalan kefasikan dan
ketakwaannya” menegaskan bahwa manusia dianugerahi ilham moral sebagai bagian dari
fitrah penciptaannya. Ayat ini menunjukkan bahwa Allah menanamkan pada jiwa manusia
kemampuan intuitif untuk mengenali arah benar dan salah sebelum intervensi sosial dan
rasionalitas diskursif. Dalam perspektif tafsir, ilham di sini bukan wahyu kenabian, melainkan
petunjuk batin yang menjadi dasar kesadaran etis manusia. Al-Qurtubi menjelaskan bahwa
pengilhaman tersebut bermakna penegasan potensi moral dalam jiwa manusia yang
memungkinkan ia memilih antara fujar dan tagwa secara sadar (al-Qurtubi, 2006).
Dalam kerangka epistemologi Qur’ani, ayat ini menjadi landasan bagi intuisi (ilham/firasat)
sebagai salah satu sumber pengetahuan yang bersifat batiniah dan moral. Intuisi tidak berdiri
sendiri, tetapi bekerja melengkapi akal dan indra, terutama dalam wilayah penilaian etis yang
tidak selalu dapat ditentukan melalui verifikasi empiris. Pandangan ini sejalan dengan lbn
Taymiyyah, yang menegaskan bahwa Allah menganugerahkan pada manusia idrak fitri
(pengetahuan fitri) untuk mengenali kebaikan dan keburukan secara langsung, meskipun
tetap membutuhkan bimbingan wahyu agar tidak menyimpang (lbn Taymiyyah, 2001).
Makna tersebut dipertegas ketika ayat ini disandingkan dengan QS. An-Nahl (16): 78 yang
menyebut pendengaran, penglihatan, dan hati sebagai instrumen perolehan pengetahuan,
serta QS. Al-Isrd’ (17): 36 yang menegaskan bahwa ketiga instrumen tersebut akan dimintai

280



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

pertanggungjawaban. Dengan demikian, epistemologi Qur'ani membentuk satu kesatuan
sumber pengetahuan yang integratif: indra menyediakan data empiris, akal mengolah dan
menyimpulkan, hati menangkap makna, dan ilham membimbing orientasi moral.
Keseluruhan proses ini diarahkan untuk membentuk manusia yang berilmu, bermoral, dan
bertanggung jawab secara spiritual, bukan sekadar cerdas secara kognitif (al-Qurtubi, 2006;
Ibn Taymiyyah, 2001).

b. Peran llham dalam Pendidikan
Dalam konteks pendidikan Islam, intuisi (ilham/firasat) memiliki peran penting sebagai
dimensi batiniah yang melengkapi fungsi akal dan pancaindra. Intuisi berfungsi mendorong
kreativitas, karena memungkinkan peserta didik menangkap gagasan, makna, dan solusi
secara spontan dan orisinal yang tidak selalu lahir dari proses rasional-analitis yang linear.
Selain itu, intuisi berperan dalam mengembangkan kecerdasan emosional, yakni kemampuan
mengenali, memahami, dan mengelola emosi diri serta orang lain secara empatik. Lebih jauh,
intuisi juga berkontribusi dalam membangun kepekaan moral, karena melalui kesadaran
batin seseorang dapat membedakan kebaikan dan keburukan secara langsung, bahkan
sebelum diformulasikan dalam argumen rasional. Dalam hal ini, intuisi menghasilkan
pemahaman mendalam (deep understanding) yang tidak selalu bersifat diskursif, tetapi
bersifat reflektif dan eksistensial (lbn Taymiyyah, 2001; al-Qurtubi, 2006).
Konsep intuisi dalam epistemologi Qur’ani ini beririsan dengan berbagai pendekatan dalam
pendidikan modern. Dalam affective learning, penekanan diberikan pada ranah perasaan,
nilai, dan sikap sebagai bagian integral dari proses belajar. Sementara itu, teori moral
reasoning menegaskan bahwa pengambilan keputusan etis tidak semata-mata ditentukan
oleh logika formal, tetapi juga oleh intuisi moral dan kepekaan nurani. Demikian pula,
pendekatan spiritual pedagogy memandang pembelajaran sebagai proses pembentukan
makna, kesadaran diri, dan keterhubungan dengan nilai-nilai transenden. Dengan demikian,
integrasi intuisi dalam pendidikan Islam menunjukkan bahwa epistemologi Qur’ani memiliki
relevansi yang kuat dengan paradigma pendidikan kontemporer, sekaligus menawarkan
landasan spiritual dan moral yang lebih kokoh bagi pengembangan manusia seutuhnya
(Rahman, 1982; al-Attas, 1993).

c. Kritik Epistemologi Barat dalam Konteks Pendidikan
Epistemologi Barat mengalami perkembangan panjang melalui berbagai paradigma, mulai
dari rasionalisme, empirisme, positivisme, pragmatisme, hingga postmodernisme.
Rasionalisme menekankan supremasi akal sebagai sumber utama pengetahuan, sementara
empirisme memusatkan validitas ilmu pada pengalaman inderawi. Positivisme kemudian
meradikalkan empirisme dengan menyingkirkan metafisika dan nilai dari wilayah keilmuan,
sedangkan pragmatisme mengukur kebenaran berdasarkan kegunaan praktis. Adapun
postmodernisme hadir sebagai kritik atas klaim kebenaran universal, tetapi justru melahirkan
relativisme epistemologis. Masing-masing aliran tersebut memang memberikan kontribusi
signifikan bagi perkembangan ilmu pengetahuan modern, namun juga melahirkan
problematika serius ketika dijadikan dasar sistem pendidikan, seperti fragmentasi ilmu,
netralisasi nilai, dan krisis makna (Comte, 1975; Dewey, 1938; Lyotard, 1984).
Dari perspektif Qur’ani, problem utama epistemologi Barat terletak pada worldview sekuler,
dualistik, dan antroposentris yang memisahkan ilmu dari wahyu, fakta dari nilai, serta
rasionalitas dari moralitas. Syed Muhammad Naquib al-Attas menegaskan bahwa sekularisasi
ilmu telah melahirkan loss of adab, yakni kekacauan pengetahuan akibat tercerabutnya ilmu
dari orientasi ketuhanan. IImu kemudian berkembang tanpa tujuan etis-transendental,
sehingga pendidikan hanya menghasilkan manusia terampil secara teknis tetapi miskin
kebijaksanaan (al-Attas, 1993). Senada dengan itu, Fazlur Rahman menekankan bahwa
wahyu dalam Islam merupakan proyek moral Allah, sehingga setiap sistem pendidikan yang
mengabaikan dimensi wahyu akan kehilangan arah normatifnya (Rahman, 1982).

281



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

Oleh karena itu, kritik epistemologi Barat dari perspektif Al-Qur'an menjadi sebuah
keniscayaan, bukan untuk menolak seluruh capaian intelektual Barat, melainkan untuk
melakukan seleksi, koreksi, dan integrasi secara kritis. Pendidikan Islam perlu membangun
epistemologi alternatif yang bersifat tauhidik, integratif, dan bernilai, dengan menjadikan
wahyu sebagai sumber orientasi, akal sebagai instrumen pemahaman, pancaindra sebagai
sarana observasi, dan intuisi sebagai penuntun moral. Dengan pendekatan ini, pendidikan
Islam tidak terjebak dalam hegemoni epistemologi Barat, tetapi mampu mengembangkan
sistem pendidikan yang berakar pada nilai ketuhanan dan kemanusiaan sekaligus.

Kritik terhadap Rasionalisme
a. Rasionalisme sebagai Sumber Pengetahuan Utama
Rasionalisme, yang dikembangkan oleh para filsuf modern awal seperti René Descartes,
Gottfried Wilhelm Leibniz, dan Baruch Spinoza, memandang akal sebagai satu-satunya
sumber pengetahuan yang sah dan dapat diandalkan. Dalam paradigma ini, kebenaran
didefinisikan sebagai apa yang dapat dibuktikan secara logis dan matematis, independen dari
pengalaman inderawi maupun otoritas wahyu. Rasionalisme menempatkan akal pada posisi
yang hampir absolut, sehingga pengetahuan dianggap sah sejauh memenuhi prinsip
kejelasan, kepastian, dan koherensi logis (Descartes, 1984; Leibniz, 1989; Spinoza, 2002).
Dalam konteks pendidikan modern, dominasi rasionalisme melahirkan sejumlah implikasi
problematis. Pendidikan cenderung menekankan kemampuan kognitif dan analitis secara
berlebihan, menjadikan penilaian berbasis logika dan rasio semata sebagai ukuran utama
keberhasilan belajar. Akibatnya, dimensi moral, spiritual, dan emosional sering terpinggirkan
karena dianggap subjektif dan tidak dapat diverifikasi secara rasional. Dalam pendidikan
modern, paham ini melahirkan:
1) penekanan berlebihan pada kemampuan kognitif,
2) penilaian berbasis logika semata,
3) kecenderungan mengabaikan aspek moral, spiritual, dan emosional.
b. Kritik Qur’ani terhadap Otoritarianisme Akal
Al-Qur’an memerintahkan manusia menggunakan akal, namun tidak pernah mengangkat
akal sebagai sumber pengetahuan tertinggi. Beberapa kritik Qur’ani terhadap rasionalisme
antara lain:
1) Akal bersifat terbatas
“Kalian diberi pengetahuan hanya sedikit.” (QS. Al-Isra’: 85)
2) Akal mudah dikendalikan hawa nafsu
(QS. Al-Jathiyah: 23)
3) Akal tidak dapat memahami hakikat ghaib
Misalnya tentang ruh, takdir, akhirat, dan kenabian.
Kritik dari perspektif Qur'ani menegaskan bahwa akal memang merupakan instrumen
penting, tetapi bukan sumber kebenaran yang absolut. Ketika akal dilepaskan dari bimbingan
wahyu dan nilai etis, pendidikan berisiko melahirkan kecerdasan yang kering makna serta
kehilangan orientasi moral. Oleh karena itu, epistemologi Qur'ani menempatkan akal dalam
posisi integratif dan subordinatif terhadap wahyu, sehingga pendidikan tidak hanya
mencetak manusia cerdas secara intelektual, tetapi juga beriman dan beradab (al-Attas,
1993; Rahman, 1982).

Kritik terhadap Empirisme

a. Empirisme dan Pembatasan Pengetahuan pada Fakta Inderawi
Empirisisme, yang dikembangkan oleh filsuf-filsuf seperti John Locke, George Berkeley, dan
David Hume, berpandangan bahwa seluruh pengetahuan bersumber dari pengalaman
inderawi. Akal manusia pada mulanya dianggap sebagai tabula rasa (kertas kosong) yang diisi
oleh kesan-kesan yang diterima melalui pancaindra. Dalam paradigma ini, pancaindra

282



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

diposisikan sebagai satu-satunya pintu pengetahuan yang sah, sementara pengetahuan yang
tidak dapat diverifikasi secara empiris seperti metafisika, nilai moral, dan realitas transenden
dianggap spekulatif atau bahkan tidak bermakna (Locke, 1975; Hume, 2000).
Dalam konteks pendidikan modern, empirisisme melahirkan penekanan kuat pada
pengamatan, eksperimen, dan pengukuran, yang berkontribusi positif bagi perkembangan
sains dan metode ilmiah. Namun, ketika dijadikan paradigma tunggal, empirisisme juga
menimbulkan problem serius, yakni reduksi pengetahuan pada aspek sensorik dan faktual
semata. Aspek moral, spiritual, dan makna hidup cenderung terpinggirkan karena tidak dapat
ditangkap secara inderawi.
Masalahnya:
1) Pengetahuan metafisik dianggap tidak valid
2) Nilai dan moral dianggap bukan objek ilmu
3) Realitas dibatasi pada yang dapat diobservasi

b. Pandangan Qur’ani tentang Empirisme
Al-Qur'an mengakui pentingnya pengamatan inderawi, namun menolak reduksionisme
empirisme. Indra hanyalah salah satu dari rangkaian sumber pengetahuan, bukan satu-
satunya. Dari perspektif Qur'ani, pancaindra memang diakui sebagai instrumen penting
perolehan ilmu (QS. An-Nahl [16]: 78), tetapi bukan sumber kebenaran yang otonom dan
absolut. Al-Qur’an menegaskan bahwa pancaindra harus dibimbing oleh akal dan wahyu agar
tidak menjerumuskan manusia pada kesimpulan parsial dan dangkal (QS. Al-Isra’ [17]: 36).
Dengan demikian, epistemologi Qur'ani mengkritik empirisisme dengan menempatkan
pengalaman inderawi dalam kerangka integratif yang mencakup akal, hati, dan wahyu,
sehingga pendidikan tidak hanya menghasilkan kecakapan teknis, tetapi juga kesadaran etis
dan spiritual (Rahman, 1982; al-Attas, 1993).
Kritik Qur’ani:
1) Indra dapat tertipu (contoh: ilusi optik disebut dalam QS. An-Ndr: 39).
2) Fakta empiris tanpa nilai moral dapat disalahgunakan.
3) Tidak semua realitas dapat ditangkap indra (misalnya malaikat, ruh, masa depan).
Oleh karena itu, epistemologi Qur'ani menyeimbangkan empirisme dengan akal, hati, dan
wahyu.

Kritik terhadap Positivisme

a. Positivisme sebagai Basis Ilmu Modern
Positivisme, yang dirumuskan oleh Auguste Comte, menyatakan bahwa pengetahuan yang
benar hanyalah pengetahuan yang dapat diverifikasi secara empiris dan diukur secara
kuantitatif. Dalam paradigma ini, validitas ilmu ditentukan oleh observasi, eksperimen, dan
pengukuran, sementara realitas metafisik, nilai moral, dan makna transenden dianggap
berada di luar wilayah ilmiah atau bahkan dinilai tidak bermakna. Positivisme kemudian
menjadi landasan filosofis bagi sains modern dan berpengaruh kuat terhadap sistem
pendidikan kontemporer, terutama dalam penekanan pada objektivitas, standar
pengukuran, dan efisiensi teknis (Comte, 1975).
Dalam konteks pendidikan, dominasi positivisme melahirkan orientasi yang kuat pada hasil
yang terukur (measurable outcomes), evaluasi berbasis angka, serta penyeragaman standar
kompetensi. Pendekatan ini memang mendorong kemajuan metodologis dan akurasi ilmiah,
tetapi sekaligus menimbulkan problem serius ketika dimensi moral, spiritual, dan makna
hidup dikesampingkan karena tidak dapat diukur secara kuantitatif.
Dampaknya dalam pendidikan:
1) Pengukuran segala sesuatu dalam angka
2) Hilangnya tujuan spiritual pendidikan
3) Krisis moral dan krisis makna

283



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

b. Kritik Qur’ani terhadap Positivisme

Positivisme bertentangan dengan epistemologi Qur’ani karena:

1) la menolak realitas nonempiris, padahal Al-Qur’an mengajarkan iman kepada yang ghaib
sebagai fondasi (QS. Al-Bagarah: 3).

2) la menganggap nilai tidak penting, padahal Al-Qur'an menempatkan moral sebagai inti
pendidikan.

3) la memisahkan ilmu dari adab.

Dari perspektif Qur’ani, kritik terhadap positivisme berpijak pada pengakuan akan

keterbatasan pancaindra dan metode empiris dalam menjangkau seluruh realitas. Al-Qur’an

menegaskan bahwa manusia hanya dianugerahi pengetahuan dalam batas tertentu (QS. Al-

Israd’ [17]: 85), serta mengingatkan bahwa pendengaran, penglihatan, dan hati akan dimintai

pertanggungjawaban (QS. Al-Isra’ [17]: 36). Dengan demikian, epistemologi Qur’ani menolak

reduksi ilmu pada yang empiris semata dan menegaskan perlunya integrasi antara wahyu,

akal, indra, dan intuisi agar pendidikan tidak terjebak dalam teknokratisme yang miskin nilai

(Rahman, 1982; al-Attas, 1993).

4. Kesimpulan

Penelitian ini menegaskan bahwa epistemologi pendidikan dalam Al-Qur'an bersifat
tauhidik, holistik, dan bernilai, sehingga tidak dapat direduksi menjadi pendekatan rasional-
empiris semata. Al-Qur'an menawarkan kerangka pengetahuan yang integratif melalui tiga
konsep utama ‘ilm, ma‘rifah, dan hikmah yang membentuk hierarki sekaligus kesatuan proses
pendidikan. ‘llm merepresentasikan pengetahuan kognitif-rasional dan empiris yang diperoleh
melalui belajar, pengamatan, dan penalaran; ma‘rifah menunjukkan pengenalan batin yang
lebih mendalam dan spiritual; sedangkan hikmah merupakan puncak pengetahuan yang
mengintegrasikan kebenaran teoretis dengan ketepatan praksis, kontrol diri, serta orientasi etis
dalam kehidupan. Dengan demikian, pendidikan Qur’ani tidak berhenti pada transfer informasi,
tetapi diarahkan pada pembentukan manusia yang berilmu sekaligus beradab.

Kajian ini juga menunjukkan bahwa sumber pengetahuan dalam epistemologi Qur’ani
bersifat integratif, yakni wahyu, akal, pancaindra, dan intuisi (ilham/firasat). Wahyu berfungsi
sebagai sumber kebenaran tertinggi dan value giver yang memberi arah moral-teleologis bagi
pendidikan; akal menjadi instrumen analitis-kritis untuk memahami realitas dan wahyu;
pancaindra menyediakan data empiris melalui observasi fenomena; sementara intuisi
menuntun dimensi kesadaran moral-spiritual yang tidak selalu terjangkau rasionalitas. Namun,
Al-Qur’an juga menegaskan batas-batas sumber-sumber tersebut: pengetahuan manusia tetap
terbatas (QS. Al-Isra’ [17]: 85), indra dapat keliru, dan akal berpotensi menyimpang bila dikuasai
hawa nafsu (QS. Al-Jathiyah [45]: 23). Karena itu, integrasi sumber pengetahuan dalam Islam
meniscayakan bimbingan wahyu, penyucian jiwa, dan pembinaan adab.

Selanjutnya, kritik terhadap epistemologi Barat rasionalisme, empirisme, dan
positivisme memperlihatkan bahwa meskipun paradigma-paradigma tersebut berkontribusi
besar bagi kemajuan sains, ia juga melahirkan problem pendidikan ketika dijadikan dasar
tunggal, seperti reduksi pengetahuan pada yang terukur, netralisasi nilai, fragmentasi ilmu, serta
krisis makna dan moral. Dari perspektif Qur'ani, problem pokoknya terletak pada worldview
sekuler dan antroposentris yang memisahkan ilmu dari wahyu dan adab. Oleh sebab itu,
makalah ini menyimpulkan bahwa pendidikan Islam perlu melakukan seleksi-kritis dan integrasi,
bukan imitasi, dengan membangun paradigma pendidikan yang menautkan pengetahuan pada
iman, akhlak, dan kemaslahatan.

Dengan demikian, epistemologi pendidikan dalam Al-Qur’an relevan untuk menjawab
tantangan pendidikan kontemporer karena mengarahkan proses belajar pada pembentukan
insan kamil dan uld al-albab—manusia yang cerdas secara intelektual, matang secara emosional,
peka secara moral, dan sadar secara spiritual. Orientasi akhirnya adalah hikmah yang melahirkan

284



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285

adab, sehingga ilmu tidak hanya menjadi alat kemajuan teknis, tetapi juga menjadi sarana
membangun peradaban yang adil, bermakna, dan berkeadaban.

Referensi

Abdullah, A. K. (2020). Pendidikan Islam dan pembentukan kesadaran spiritual. Jakarta:
Kencana.

al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic
Thought and Civilization (ISTAC).

al-Ghazali, A. H. (2000). Al-Mustasfa min ‘ilm al-usdl. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

al-Ghazali, A. H. (2005). lhya’ ‘ulim al-din. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

al-Junayd al-Baghdadr. (n.d.). Rasa’il al-Junayd. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

al-Jurjani, A. (1985). Al-Ta‘rifat. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

al-Maraght, A. M. (1992). Tafsir al-Mardaghi (Vols. 1-30). Beirut: Dar al-Fikr.

al-Qurtubt, M. A. (2006). Al-Jami‘li ahkam al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

al-Qushayri, A. (2002). Al-Risalah al-Qushayriyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyyah.

al-Razi, F. D. (1999). Mafatih al-ghayb (al-Tafsir al-kabir). Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabr.

al-Tabari, M. b. J. (2001). Jami‘ al-bayan ‘an ta’wil ay al-Qur’an. Beirut: Mu’assasat al-Risalah.

al-Wahidi, A. (1991). Asbab al-nuzdl. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

al-Suyatt, J. (2008). Lubab al-nuqdl fT asbab al-nuzil. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

Comte, A. (1975). The positive philosophy. New York, NY: AMS Press.

Descartes, R. (1984). The philosophical writings of Descartes (Vol. 2). Cambridge: Cambridge
University Press.

Dewey, J. (1938). Experience and education. New York, NY: Macmillan.

Hambka. (1983). Tafsir al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas.

Hume, D. (2000). An enquiry concerning human understanding. Oxford: Oxford University Press.

Ibn Kathir, 1. (1999). Tafsir al-Qur’an al-‘azim. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

Ibn Khaldin, ‘A. (2004). Al-Mugaddimah. Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn Manzir, M. (n.d.). Lisan al-‘Arab. Beirut: Dar Sadir.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2002). Miftah dar al-sa‘adah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyyah.

Ibn Taymiyyah, A. (2001). Dar’ ta‘drud al-‘aql wa al-naql. Riyadh: Dar ‘Alam al-Fawa’id.

Leibniz, G. W. (1989). Philosophical essays. Indianapolis, IN: Hackett.

Lilienfeld, S. O., Lynn, S. J., Ruscio, J., & Beyerstein, B. L. (2010). 50 great myths of popular
psychology. Malden, MA: Wiley-Blackwell.

Lyotard, J.-F. (1984). The postmodern condition: A report on knowledge. Minneapolis, MN:
University of Minnesota Press.

Madjid, N. (1997). Islam, doktrin dan peradaban. Jakarta: Paramadina.

Nasr, S. H. (2018). Islamic philosophy from its origin to the present. Albany, NY: SUNY Press.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. Chicago, IL:
University of Chicago Press.

Rida, R. (1947). Tafsir al-Manar. Cairo: Dar al-Manar.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati.

Spinoza, B. (2002). Ethics. London: Penguin Classics.

ter Avest, |., & Rietveld-van Wingerden, M. (2016). Religious education in a world of diversity.
Minster: Waxmann.

Yusuf, K. M. (2013). Tafsir Tarbawi Pesan-Pesan Al-qur'an Tentang Pendidikan. Jakarta: Amzah.

Yusuf, K. M. (2015). Konstruksi llmu dan Pendidikan: Menelusuri Ontologi, Epistemologi, dan
Aksiologi Qurani. Jakarta: Amzah.

285



