
 

 
 

  
JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan 
Volume 7 No 1 Halaman 265-285 

http://journal.al-matani.com/index.php/jkip/index  

 
Epistemology Of Education In The Qur’an 

 
Epistemologi Pendidikan Dalam Al-Qur’an 

 
Ahmad Faqihuddin1,  Kadar M. Yusuf2, M. Dliyaul Abrar3 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau1,3,4 

Email: faqihuddin31@gmail.com1, kadarmyusuf@gmail.com2, abrarchanna30@gmail.com3 

 
*Corresponding Author 
 
Received : 15 November 2025, Revised : 20 December 2025, Accepted : 13 January 2026 

 
ABSTRACT  

The epistemology of education in the Qur’an examines how knowledge is acquired, understood, and 
directed within the educational process. The Qur’an presents a comprehensive structure of knowledge 
through three key concepts: ‘ilm as rational and cognitive knowledge, ma‘rifah as inner and reflective 
spiritual awareness, and ḥikmah as the wisdom to apply knowledge appropriately and ethically. From a 
Qur’anic perspective, sources of knowledge include revelation, reason, sensory experience, and intuition, 
which collectively form an integrated epistemological framework. This study highlights the Qur’anic 
critique of modern epistemologies that tend to separate knowledge from moral and spiritual values. In 
contrast, Qur’anic epistemology offers an integrative approach that situates knowledge within a value-
oriented and human-centered framework. Therefore, the epistemology of education in the Qur’an is 
relevant as a foundation for developing an educational paradigm that emphasizes not only intellectual 
achievement but also moral integrity, meaningful learning, and human dignity. 
Keywords: Epistemology, Islamic Education, Qur’an, ‘Ilm, Ma‘Rifah, Hikmah. 
 

ABSTRAK 
Epistemologi pendidikan dalam Al-Qur’an membahas cara pengetahuan diperoleh, dipahami, dan 
diarahkan dalam proses pendidikan. Al-Qur’an memperkenalkan struktur pengetahuan yang bersifat 
komprehensif melalui konsep ‘ilm sebagai pengetahuan rasional, ma‘rifat sebagai pengenalan batin yang 
bersifat reflektif-spiritual, dan ḥikmah sebagai kemampuan menerapkan pengetahuan secara bijaksana. 
Dalam perspektif Qur’ani, sumber pengetahuan mencakup wahyu, akal, pancaindra, dan intuisi yang 
saling melengkapi dalam membangun pemahaman yang utuh. Kajian ini menyoroti kritik Al-Qur’an 
terhadap epistemologi modern yang cenderung memisahkan ilmu dari nilai moral dan spiritual. Sebagai 
alternatif, epistemologi Qur’ani menawarkan pendekatan integratif yang menempatkan pengetahuan 
dalam kerangka nilai dan tujuan kemanusiaan. Dengan demikian, epistemologi pendidikan dalam Al-
Qur’an relevan sebagai landasan pengembangan paradigma pendidikan yang tidak hanya berorientasi 
pada penguasaan ilmu, tetapi juga pada pembentukan manusia yang berakhlak, bermakna, dan 
berkeadaban. 

Kata Kunci: Epistemologi, Pendidikan Islam, Al-Qur’an, ‘Ilm, Ma‘Rifat, Hikmah. 
 

1. Pendahuluan 
Dalam diskursus pendidikan modern, epistemologi sering dipahami secara dominan 

melalui pendekatan rasional-empiris. Pendekatan ini, sebagaimana dikritik dalam kajian 
pendidikan kritis dan religius, berpotensi mengabaikan dimensi nilai dan spiritualitas dalam 
proses pembelajaran (Ina ter Avest & Maaike Rietveld-van Wingerden, 2016). Akibatnya, 
pendidikan cenderung tereduksi menjadi proses transfer pengetahuan dan keterampilan teknis 
semata. Berbeda dengan paradigma tersebut, Al-Qur’an menawarkan epistemologi pendidikan 
yang bersifat integratif. Pengetahuan tidak hanya dipahami sebagai produk akal (‘ilm), tetapi 
juga sebagai proses pengenalan batin (ma‘rifat) dan kebijaksanaan praksis (ḥikmah). Kerangka 
ini menempatkan wahyu sebagai sumber normatif yang membimbing penggunaan akal dan 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

266 
 

pengalaman empiris manusia, sebagaimana ditekankan dalam pemikiran pendidikan Qur’ani 
kontemporer (Kadar M. Yusuf, 2015). 

Konsep pengetahuan dalam Al-Qur’an dirumuskan melalui tiga kategori fundamental, 
yaitu ‘ilm, ma‘rifat, dan ḥikmah. ‘Ilm merepresentasikan pengetahuan yang diperoleh melalui 
aktivitas rasional dan empiris, seperti proses belajar, pengamatan, penalaran, serta interaksi 
manusia dengan tanda-tanda Tuhan, baik yang bersifat kauniyah maupun qauliyah. Dalam 
kerangka ini, pengetahuan dipahami sebagai hasil usaha intelektual manusia dalam memahami 
realitas. Berbeda dengan ‘ilm, ma‘rifat menunjukkan dimensi pengetahuan yang lebih 
mendalam dan bersifat batiniah, yakni pengenalan intuitif dan spiritual terhadap kebenaran 
serta kehadiran Ilahi. Pengetahuan jenis ini tidak semata-mata dihasilkan oleh akal, melainkan 
melalui kejernihan hati dan kesadaran spiritual. Adapun ḥikmah dipandang sebagai puncak 
pengetahuan, karena mengintegrasikan pemahaman teoretis dengan kemampuan 
mengaplikasikan pengetahuan secara tepat, proporsional, dan bernilai. 

Dengan demikian, ketiga konsep tersebut tidak hanya menggambarkan ragam 
pengetahuan dalam Islam, tetapi sekaligus mencerminkan struktur epistemologi Qur’ani yang 
bersifat holistik dan integratif, di mana dimensi rasional, spiritual, dan praksis saling berkelindan 
dalam membentuk manusia yang berilmu dan berkeadaban. 

Pendidikan modern yang berkembang di bawah pengaruh epistemologi Barat 
menunjukkan kecenderungan sekularisasi yang kuat. Ilmu pengetahuan kerap dilepaskan dari 
dimensi nilai moral dan spiritual, lalu diarahkan terutama pada tujuan-tujuan instrumental 
seperti efisiensi, daya saing, dan pemenuhan kebutuhan ekonomi pasar. Orientasi tersebut 
berdampak pada lahirnya praktik pendidikan yang lebih menekankan kecerdasan intelektual, 
namun kurang memberi perhatian pada pembentukan etika dan kedalaman spiritual peserta 
didik. Kondisi ini, dalam pandangan Syed Muhammad Naquib al-Attas, merupakan bentuk 
corruption of knowledge, yakni kerusakan ilmu yang berakar pada hilangnya adab dalam proses 
pendidikan (Al-Attas, 1993). 

Sejalan dengan kritik tersebut, Al-Ghazali menegaskan bahwa pengetahuan yang tidak 
disertai proses tazkiyah al-nafs berpotensi menjerumuskan manusia pada sikap kesombongan, 
disorientasi moral, dan pada akhirnya keruntuhan peradaban (Al-Ghazali, 2005). Perspektif 
serupa dikemukakan oleh Ibn Khaldun, yang menilai bahwa pendidikan yang mengabaikan 
dimensi kejiwaan dan pembinaan moral akan melahirkan generasi yang rapuh secara karakter 
serta kehilangan daya bangun peradaban (Ibn Khaldun, 2004). 

Dalam konteks modern, kritik ini diperkuat oleh Fazlur Rahman yang menyebut praktik 
pendidikan semacam itu sebagai lahirnya “pengetahuan yang terasing dari tujuan etisnya,” yakni 
ilmu yang berkembang tanpa orientasi moral dan tanggung jawab kemanusiaan (Fazlur Rahman, 
1982). 

Dalam konteks tersebut, epistemologi Qur’ani menghadirkan paradigma alternatif yang 
lebih komprehensif dan berorientasi pada kemanusiaan. Al-Qur’an menempatkan wahyu, akal, 
pancaindra, dan intuisi sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi dan menguatkan. 
Akal berperan sebagai instrumen analitis dalam memahami realitas, pancaindra menyediakan 
landasan empiris melalui pengalaman, sementara intuisi membuka dimensi kedalaman spiritual 
yang tidak sepenuhnya dapat dijangkau oleh rasionalitas semata. Integrasi keempat sumber ini 
memungkinkan terbentuknya pemahaman yang utuh dan bermakna dalam proses pendidikan. 

Pendekatan epistemologis yang integratif tersebut dinilai lebih relevan untuk 
membangun pendidikan yang tidak hanya berorientasi pada kecerdasan intelektual, tetapi juga 
pada pembentukan karakter dan moralitas. Oleh karena itu, kajian epistemologi pendidikan 
dalam Al-Qur’an menjadi penting untuk merumuskan kembali paradigma pendidikan Islam yang 
mampu merespons tantangan zaman tanpa kehilangan orientasi nilai-nilai ilahiah. Kajian ini 
tidak hanya menelaah struktur epistemologis yang terkandung dalam Al-Qur’an, tetapi juga 
mengajukan kritik terhadap dominasi epistemologi Barat dalam kurikulum dan metodologi 
pendidikan kontemporer. Melalui pendekatan Qur’ani, pendidikan diarahkan pada 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

267 
 

pembentukan insān kāmil dan ulū al-albāb, yakni manusia berilmu yang mampu 
mengaktualisasikan pengetahuannya bagi kemaslahatan masyarakat. 
 
2. Metodologi 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan 
(library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian berfokus pada analisis konseptual dan 
normatif mengenai epistemologi pendidikan dalam Al-Qur’an, khususnya terkait konsep ‘ilm, 
ma‘rifah, dan ḥikmah, serta sumber-sumber pengetahuan dalam perspektif Qur’ani. Penelitian 
ini bersifat deskriptif-analitis, bertujuan mengungkap struktur epistemologis Al-Qur’an dan 
relevansinya terhadap pengembangan paradigma pendidikan Islam. 

Pendekatan utama yang digunakan adalah tafsir tematik (tafsīr mawdhū‘ī), yaitu dengan 
menghimpun dan menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema epistemologi 
pendidikan, seperti konsep ilmu, wahyu, akal, pancaindra, intuisi, dan tujuan pendidikan. Ayat-
ayat tersebut kemudian ditafsirkan secara sistematis dengan merujuk pada konteks kebahasaan, 
historis, dan penafsiran para mufasir klasik maupun kontemporer. Pendekatan ini 
memungkinkan pemahaman yang komprehensif dan integratif terhadap pandangan Al-Qur’an 
tentang pengetahuan dan pendidikan. 

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan filosofis dalam kerangka filsafat 
pendidikan Islam untuk menganalisis konsep pengetahuan, relasi antar sumber pengetahuan, 
serta kritik Al-Qur’an terhadap epistemologi Barat modern, khususnya rasionalisme, empirisme, 
dan positivisme. Analisis filosofis digunakan untuk mengkaji asumsi ontologis, epistemologis, 
dan aksiologis yang melandasi paradigma pendidikan Qur’ani. 

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer, yaitu Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir 
otoritatif, serta sumber sekunder berupa karya pemikir pendidikan Islam klasik dan 
kontemporer, buku, dan artikel jurnal ilmiah yang relevan. Pengumpulan data dilakukan melalui 
penelusuran literatur dan dokumentasi, sedangkan analisis data dilakukan melalui tahapan 
klasifikasi tematik, analisis tafsir, analisis filosofis-kritis, dan sintesis konseptual. Keabsahan data 
dijaga melalui triangulasi sumber dan konsistensi argumentasi akademik. 
 
3. Hasil dan Pembahasan 
Konsep ‘Ilm dalam Al-Qur’an 
Pengertian ‘Ilm  

Secara etimologis, istilah ‘ilm ( م
ْ
) berasal dari akar kata ‘alima–ya‘lamu–‘ilman (العِل لِمَ 

َ
– ع

م  
َ
مًا – يَعْل

ْ
عِل ) yang bermakna mengetahui secara jelas, pasti, dan meyakinkan. Dalam Lisān al-‘Arab, 

‘ilm didefinisikan sebagai idrāk al-shay’ bi-ḥaqīqatih, yaitu pemahaman terhadap sesuatu sesuai 
dengan hakikatnya. Definisi ini menunjukkan bahwa ilmu dalam perspektif Islam menuntut 
kesesuaian antara pengetahuan dan realitas, sehingga tidak dapat disamakan dengan opini, 
spekulasi, atau dugaan yang tidak berdasar (Ibn Manẓūr, n.d.). Oleh karena itu, dalam tradisi 
keilmuan Islam, ilmu dipahami sebagai pengetahuan yang memiliki tingkat kepastian dan 
kejelasan tertentu, serta disertai dasar pembenaran yang sah. Para ulama kemudian 
merumuskan ilmu sebagai keyakinan yang pasti dan sesuai dengan kenyataan (al-i‘tiqād al-jāzim 
al-muṭābiq li al-wāqi‘), sehingga kebenarannya dapat dipertanggungjawabkan secara 
epistemologis (al-Jurjānī, 1985; al-Ghazālī, 2000). Sejumlah pemikir besar Islam seperti Al-
Ghazali, Fakhruddin al-Razi, Ibn Taymiyyah, hingga Syed Muhammad Naquib al-Attas 
menegaskan bahwa dalam epistemologi Islam, ilmu memiliki dimensi ketuhanan. Hal ini 
didasarkan pada keyakinan fundamental bahwa pada hakikatnya seluruh pengetahuan 
bersumber dari Allah, Zat Yang Maha Mengetahui (al-‘Alīm). Oleh karena itu, ilmu dalam 
perspektif Qur’ani tidak dipahami sebagai entitas yang netral atau bebas nilai, melainkan 
senantiasa terikat dengan nilai moral dan spiritual yang mengarahkan manusia kepada 
kebenaran, tanggung jawab etis, dan penghambaan kepada Allah (Al-Ghazali, 2005; al-Razi, 
1999; Ibn Taymiyyah, 2001; al-Attas, 1993). 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

268 
 

Dalam kerangka ini, al-‘ilm dipahami sebagai tergambarnya hakikat sesuatu dalam akal, 
di mana gambaran tersebut merupakan hasil abstraksi intelektual terhadap realitas, baik dari 
segi kuantitas, kualitas, maupun substansinya (jawhar). Dengan kata lain, ilmu tidak sekadar 
akumulasi data empiris, tetapi merupakan proses pemaknaan rasional yang terarah dan bernilai. 
Pemahaman ini menegaskan bahwa aktivitas mengetahui selalu melibatkan dimensi rasional 
sekaligus normatif, sehingga ilmu berfungsi tidak hanya untuk menjelaskan realitas, tetapi juga 
untuk membimbing perilaku manusia menuju kebenaran dan kebaikan (Kadar M. Yusuf, 2013). 

Dengan demikian, ilmu tidak hanya dipahami sebagai penguasaan terhadap fakta-fakta 
empiris, tetapi juga mencakup pemahaman akan kebenaran, kebijaksanaan, serta petunjuk 
ilahiah yang membimbing manusia dalam kehidupan. Dalam kerangka ini, ilmu berfungsi sebagai 
sarana untuk mendekatkan diri kepada Tuhan sekaligus sebagai landasan etis dalam 
membangun peradaban yang berkeadaban. 
 
Ilmu sebagai Fondasi Manusia 

Salah satu ayat paling mendasar tentang epistemologi dalam Al-Qur’an adalah QS. Al-
Baqarah (2): 31: 

ا ﴾ 
َ
ه
َّ
ل
ُ
مَاءَ ك سأ

َ أ
مَ الْ

َ
مَ آد

َّ
ل
َ
 ﴿ وَع

“Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama seluruhnya.” 
Ayat QS. Al-Baqarah (2): 31 menegaskan bahwa penciptaan manusia sejak awal 

diletakkan dalam kerangka epistemologis. Keunggulan manusia tidak terletak pada kekuatan 
fisik, melainkan pada kapasitas kognitif dan potensi intelektual yang dianugerahkan Allah. Istilah 
ta‘līm dalam ayat ini menunjukkan adanya relasi langsung antara Allah sebagai sumber 
pengetahuan dan manusia sebagai subjek penerima ilmu, sehingga pendidikan memiliki dasar 
teologis yang kuat. Dalam penafsiran Quraish Shihab, pengajaran nama-nama kepada Adam 
merefleksikan fitrah manusia untuk belajar, menalar, mengklasifikasi, dan memahami realitas 
(Quraish Shihab, 2002). Pandangan ini sejalan dengan tafsir Al-Tabari dan Ibn Kathir yang 
menegaskan bahwa ilmu merupakan dasar kemuliaan manusia, sekaligus pembeda utama 
antara manusia dan makhluk lain. 

Secara konseptual, gagasan manusia sebagai makhluk pembelajar juga menemukan titik 
temu dengan pemikiran beberapa ilmuwan Barat. Aristotle menyatakan bahwa manusia secara 
kodrati memiliki dorongan untuk mengetahui, sehingga aktivitas belajar merupakan bagian dari 
hakikat kemanusiaan. Dalam konteks pendidikan modern, John Dewey memandang pendidikan 
sebagai proses berkelanjutan yang melekat pada kehidupan manusia melalui pengalaman dan 
refleksi, sementara Paulo Freire menekankan pendidikan sebagai proses humanisasi yang 
membangkitkan kesadaran kritis dan tanggung jawab moral. 
 
Ilmu Sebagai Jalan Menuju Ketakwaan 

Epistemologi Qur’ani tidak memandang ilmu sebagai aktivitas intelektual semata, tetapi 
sebagai jalan menuju ketakwaan. QS. Fāṭir (35): 28 menyatakan: 

 
مَاءُ ﴾ 

َ
عُل
ْ
 عِبَادِهِ ال

أ
َ مِن

َّ
 اللَّ

َ
شَ

أ
خ
َ
مَا ي

َّ
 ﴿ إِن

“Sesungguhnya yang paling takut kepada Allah di antara hamba-hamba-Nya adalah para 
ulama.” 

Dalam kerangka epistemologi Qur’ani, ‘ilm tidak berhenti pada akumulasi pengetahuan 
kognitif, tetapi berujung pada lahirnya khashyā’, yakni ketundukan hati dan kesadaran moral di 
hadapan Allah. Hal ini sejalan dengan penegasan Al-Qur’an bahwa “sesungguhnya yang paling 
takut kepada Allah di antara hamba-hamba-Nya hanyalah para ulama” (QS. Fāṭir [35]: 28). Ayat 
ini menunjukkan bahwa ilmu yang autentik adalah ilmu yang melahirkan kesadaran etis dan 
spiritual, bukan sekadar penguasaan informasi. Dengan demikian, ilmu dalam perspektif Qur’ani 
berfungsi membentuk karakter dan moralitas manusia (taqwa), bukan hanya memperluas 
wawasan intelektual. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

269 
 

Penafsiran ini diperkuat oleh pandangan Al-Tabari, yang menegaskan bahwa khashyā’ 
merupakan buah dari pengetahuan yang benar tentang Allah dan tanda-tanda kekuasaan-Nya 
(Al-Ṭabarī, 1992). Senada dengan itu, Ibn Kathir menjelaskan bahwa semakin dalam ilmu 
seseorang tentang Allah, semakin besar pula rasa takut dan ketundukannya, sehingga ilmu 
menjadi penggerak amal saleh, bukan sekadar kemampuan intelektual (Ibn Kathīr, 1999). 

Dalam perspektif teologis-etis, Fakhruddin al-Razi menekankan bahwa khashyā’ 
merupakan kondisi batin yang lahir dari pengetahuan reflektif, bukan dari ketidaktahuan, 
sehingga ilmu dan moralitas tidak dapat dipisahkan dalam epistemologi Islam (al-Rāzī, 2000). 
Pandangan ini menegaskan bahwa ilmu yang tidak melahirkan transformasi etis sejatinya belum 
mencapai derajat kesempurnaan. 

Sejalan dengan tafsir klasik tersebut, Al-Ghazali menyatakan bahwa ilmu yang sejati 
adalah ilmu yang menuntun manusia kepada amal dan penghambaan kepada Allah. Apabila ilmu 
hanya digunakan untuk tujuan duniawi, prestise, atau kekuasaan, maka ia kehilangan fungsi 
hakikinya dan berubah menjadi al-‘ilm al-lā yanfa‘, yakni pengetahuan yang tidak memberikan 
manfaat bagi pembinaan diri dan peradaban (Al-Ghazali, 2005). 

Temuan ini juga diperkuat oleh kajian kontemporer dalam bidang pendidikan Islam yang 
menegaskan bahwa pemisahan ilmu dari dimensi etis-spiritual berimplikasi pada krisis karakter 
dalam pendidikan modern. Sejumlah studi tafsir tematik dan filsafat pendidikan Islam 
menunjukkan bahwa integrasi antara pengetahuan, nilai, dan spiritualitas merupakan ciri utama 
epistemologi Qur’ani, sekaligus pembeda mendasar dari epistemologi Barat yang cenderung 
memisahkan ilmu dari nilai moral (misalnya ter Avest & Rietveld-van Wingerden, 2016). 
 
Konsep Ma‘rifah dalam Al-Qur’an 
Pengertian Ma‘rifah 

Secara etimologis, istilah ma‘rifah (المعرفة) bersumber dari akar kata ‘arafa–ya‘rifu–
ma‘rifah (  –يَعْرِف  – عَرَفَ 

 
ة
َ
مَعْرِف ) yang bermakna mengetahui melalui pengenalan yang disertai 

kedekatan dan keakraban. Dalam Lisān al-‘Arab, kata ‘arafa dijelaskan sebagai al-‘ilm bi al-shay’ 
ma‘a al-ta‘arruf wa al-tamayyuz, yakni mengetahui sesuatu melalui proses pengenalan yang 
membedakan dan menginternalisasi maknanya (Ibn Manẓūr, n.d.). Makna kebahasaan ini 
menunjukkan bahwa ma‘rifah bukan sekadar pengetahuan konseptual, melainkan pengenalan 
yang bersifat lebih personal dan mendalam. 

Berbeda dengan ‘ilm yang lebih menekankan aspek kognitif dan diskursif sebagai hasil 
proses rasional-analitis, ma‘rifah merujuk pada pengetahuan intuitif dan kontemplatif yang 
berakar pada kejernihan hati dan kesadaran batin. Pengetahuan ini tidak semata-mata diperoleh 
melalui aktivitas intelektual, tetapi melalui pengalaman eksistensial yang melibatkan qalb, 
sehingga melahirkan kesadaran spiritual dan kedekatan dengan kebenaran. Oleh karena itu, 
dalam tradisi epistemologi Islam, ma‘rifah dipahami sebagai bentuk pengetahuan yang 
melampaui sekadar mengetahui (knowing), menuju pengenalan yang menghidupkan makna dan 
orientasi hidup manusia (Ibn Manẓūr, n.d.; al-Ghazālī, 2005). 

Dalam tradisi klasik, Al-Ghazali memandang ma‘rifah sebagai pengenalan batin yang 
lahir dari proses tazkiyat al-nafs, sehingga seseorang mampu mengenal Allah bukan hanya 
melalui dalil rasional, tetapi melalui pengalaman spiritual yang mendalam (Al-Ghazali, 2005). 
Pemahaman ini diperluas oleh kajian kontemporer yang menempatkan ma‘rifah sebagai 
dimensi penting dalam epistemologi pendidikan Islam. Misalnya, Seyyed Hossein Nasr 
menegaskan bahwa ma‘rifah merupakan bentuk sacred knowledge yang menghubungkan 
pengetahuan dengan realitas transenden, sehingga pendidikan Islam tidak tereduksi menjadi 
aktivitas intelektual semata, tetapi juga proses penyadaran spiritual (Nasr, 2018). 

Dalam konteks pendidikan modern, penelitian mutakhir dalam filsafat pendidikan Islam 
juga menunjukkan bahwa pengabaian dimensi ma‘rifah berimplikasi pada krisis makna dan 
spiritualitas peserta didik. Studi ter Avest dan Rietveld-van Wingerden (2016) menegaskan 
bahwa pendidikan agama yang bermakna harus melibatkan dimensi reflektif dan pengalaman 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

270 
 

batin peserta didik, bukan hanya transfer pengetahuan normatif. Sejalan dengan itu, kajian 
Abdul Karim Abdullah menekankan bahwa ma‘rifah dalam pendidikan Islam berfungsi sebagai 
jembatan antara pengetahuan kognitif dan pembentukan kesadaran etis-spiritual peserta didik 
(Abdullah, 2020). 

Dengan demikian, ma‘rifah menempati posisi strategis dalam epistemologi Qur’ani 
sebagai dimensi pengetahuan yang mengintegrasikan akal, hati, dan pengalaman spiritual. 
Integrasi ini menjadi fondasi penting bagi pendidikan Islam yang tidak hanya mencetak manusia 
cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kedalaman makna, kesadaran moral, dan 
orientasi transendental. 

Dalam tradisi tasawuf, ma‘rifah adalah pengetahuan yang diperoleh hati (al-qalb) 
setelah dibersihkan dari sifat-sifat negatif dan mendekat kepada Allah. Namun, konsep ini 
memiliki akar kuat dalam Al-Qur’an. Istilah “ya‘rifūn” digunakan dalam makna “mengenal 
kebenaran”, misalnya dalam QS. Al-Baqarah (2): 146: 

 
مأ ﴾ 

ُ
اءَه

َ
ن
أ
ب
َ
 أ
َ
ن وأ

ُ
رِف عأ

َ
مَا ي

َ
 ك
ُ
ه
َ
ن وأ
ُ
رِف عأ

َ
 ﴿ ي

“Mereka mengenalnya sebagaimana mereka mengenal anak-anak mereka.” 
 
QS. Al-Baqarah (2): 146 menegaskan dimensi ma‘rifah sebagai bentuk pengetahuan 

yang melampaui sekadar penguasaan kognitif. Ayat ini menyatakan bahwa Ahli Kitab 
“mengenalnya sebagaimana mereka mengenal anak-anak mereka sendiri”, yang menunjukkan 
tingkat pengenalan yang sangat mendalam, personal, dan disertai kepastian batin. Para mufasir 
menjelaskan bahwa frasa ya‘rifūnahu tidak sekadar menunjuk pada ‘ilm (pengetahuan 
konseptual), melainkan pada ma‘rifah, yakni pengetahuan berbasis pengenalan eksistensial 
yang hampir mustahil disertai keraguan (Fakhruddin al-Razi, 1999). 

Namun demikian, ayat ini juga menyingkap paradoks epistemologis yang penting, yakni 
bahwa ma‘rifah tidak selalu berujung pada penerimaan kebenaran. Meskipun mereka telah 
mencapai tingkat pengenalan yang pasti terhadap Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم dan kebenaran 
risalahnya, sebagian Ahli Kitab justru menyembunyikan kebenaran tersebut secara sadar. Hal ini 
menunjukkan bahwa pengetahuan yang bersifat batiniah sekalipun dapat terhalang oleh faktor 
non-epistemik seperti kepentingan sosial, fanatisme kelompok, dan dorongan hawa nafsu (Ibn 
Kathir, 2000). 

Dalam kerangka epistemologi Islam, ayat ini memperlihatkan bahwa ma‘rifah sejati 
menuntut integritas moral dan keterbukaan hati. Pengetahuan yang hanya berhenti pada 
pengenalan intelektual dan batin tanpa diiringi kejujuran etis akan mengalami distorsi. Oleh 
karena itu, Al-Qur’an tidak memandang pengetahuan sebagai entitas netral, melainkan sebagai 
amanah moral yang menuntut keberanian untuk mengakui dan mengamalkan kebenaran. 
Dengan demikian, QS. Al-Baqarah (2): 146 menjadi landasan Qur’ani bahwa ma‘rifah bukan 
hanya persoalan mengetahui, tetapi juga kesediaan eksistensial untuk tunduk pada kebenaran 
yang telah dikenali (Al-Tabari, 2001). 
 
Ma‘rifah Sebagai Tingkatan Pengetahuan Lebih Tinggi 

Para ulama tasawuf menegaskan bahwa ma‘rifah merupakan bentuk pengetahuan yang 
lahir dari integrasi antara ilmu syar‘i, pengalaman spiritual, dan kontemplasi batin. al-Junayd al-
Baghdādī memandang ma‘rifah sebagai kondisi pengenalan kepada Allah yang terwujud ketika 
pengetahuan syariat bertransformasi menjadi kesadaran batin yang hidup. Dalam 
pandangannya, ma‘rifah bukan hasil spekulasi intelektual, melainkan buah dari kesungguhan 
ibadah dan kejernihan hati yang terus dipelihara (al-Junayd, n.d.). 

Pandangan ini diperkuat oleh al-Qushayrī, yang menjelaskan bahwa ma‘rifah 
merupakan tingkatan pengetahuan khusus yang dianugerahkan Allah kepada hamba-Nya 
setelah melalui proses riyāḍah, mujāhadah, dan dzikr yang berkesinambungan. Berbeda dengan 
‘ilm yang bersifat umum dan dapat diperoleh melalui proses belajar formal, ma‘rifah bersifat 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

271 
 

personal dan eksistensial, karena bertumpu pada keterikatan hati kepada Allah serta kesediaan 
spiritual untuk menerima cahaya hidayah. Oleh sebab itu, tidak setiap orang berilmu secara 
otomatis mencapai ma‘rifah, sebab pencapaian tersebut menuntut keselarasan antara 
pengetahuan, amal, dan keikhlasan batin (al-Qushayrī, 2002). 

Dengan demikian, dalam tradisi epistemologi tasawuf, ma‘rifah dipahami sebagai 
puncak pengetahuan yang tidak hanya merepresentasikan kebenaran secara konseptual, tetapi 
juga menghadirkan kedekatan eksistensial dengan Allah. Pengetahuan ini meniscayakan 
transformasi moral dan spiritual, sehingga semakin dalam ma‘rifah seseorang, semakin kuat 
pula komitmennya terhadap ibadah dan akhlak. 

Dalam konteks pendidikan, ma‘rifah memiliki peran fundamental dalam pembentukan 
karakter dan integritas moral peserta didik. Pendidikan yang hanya berorientasi pada ‘ilm 
cenderung menghasilkan kecerdasan intelektual dan penguasaan kognitif, namun tidak secara 
otomatis menjamin terbentuknya kepribadian yang berakhlak dan bertanggung jawab. 
Pengetahuan yang berhenti pada tataran rasional berisiko melahirkan individu yang cerdas 
secara akademik, tetapi miskin kesadaran etis dan spiritual (al-Ghazālī, 2005). 

Sebaliknya, pendidikan Qur’ani menempatkan ma‘rifah sebagai dimensi batiniah yang 
melengkapi ‘ilm. Integrasi keduanya memungkinkan proses pendidikan tidak hanya mentransfer 
pengetahuan, tetapi juga menumbuhkan kesadaran moral, keikhlasan, dan tanggung jawab 
eksistensial. Dalam kerangka ini, pengetahuan tidak dipahami sebagai alat kekuasaan atau 
prestise intelektual, melainkan sebagai sarana pembentukan adab dan kedekatan kepada Allah 
(Syed Muhammad Naquib al-Attas, 1993). 

Dengan demikian, pendidikan Qur’ani bertujuan melahirkan peserta didik yang tidak 
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga beradab secara moral dan spiritual. Integrasi ‘ilm 
dan ma‘rifah menjadikan pendidikan sebagai proses transformasi kepribadian secara utuh, yang 
mengarah pada terbentuknya manusia beriman, berakhlak, dan mampu menjalankan tanggung 
jawab sosialnya secara etis (al-Attas, 1993; al-Ghazālī, 2005). 
 
Ma‘rifah Sebagai Landasan Pendidikan Iman 

Selain Al-Ghazali dan Syed Muhammad Naquib al-Attas, sejumlah ulama dan pemikir 
Islam lain juga menegaskan pentingnya ma‘rifah dalam pembentukan iman, karakter, dan 
integritas moral. Ibn Taymiyyah dan Ibn Qayyim al-Jawziyyah menekankan bahwa pengetahuan 
sejati adalah pengetahuan yang menghidupkan hati dan melahirkan ketaatan, bukan sekadar 
penguasaan konsep rasional.  

Dalam tradisi tasawuf, al-Junayd al-Baghdādī dan al-Qushayrī memandang ma‘rifah 
sebagai buah dari integrasi ilmu syar‘i, mujahadah, dan penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs), 
sehingga hanya dapat dicapai oleh hamba yang hatinya terikat kepada Allah melalui ibadah dan 
zikir. Sementara itu, dalam perspektif kontemporer, Fazlur Rahman menegaskan bahwa tujuan 
pendidikan Islam adalah internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kepribadian, suatu gagasan yang 
sejalan dengan ma‘rifah sebagai kesadaran moral dan reflektif. Keseluruhan pandangan ini 
menunjukkan bahwa ma‘rifah merupakan fondasi epistemologis dan spiritual bagi pendidikan 
Islam yang tidak hanya mencerdaskan akal, tetapi juga membentuk karakter dan tanggung 
jawab etis peserta didik (Ibn Taymiyyah, 2001; Ibn Qayyim, 2002; al-Qushayrī, 2002; Rahman, 
1982). 
 
Konsep Ḥikmah dalam Al-Qur’an 
Pengertian Ḥikmah 

Secara etimologis, istilah ḥikmah (مَة
ْ
) berasal dari akar kata ḥakama–yaḥkumu (الحِك مَ 

َ
– حَك

م  
ُ
 yang bermakna menetapkan keputusan, mengendalikan, dan menempatkan sesuatu (يَحْك

secara tepat. Dalam Lisān al-‘Arab, Ibn Manẓūr menjelaskan bahwa al-ḥikmah berkaitan dengan 
makna al-man‘ (mencegah) dan al-iḥkām (keteguhan dan ketepatan), yakni kemampuan 
menahan diri dari kesalahan serta mengarahkan sesuatu pada tujuan yang benar. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

272 
 

Ḥikmah dapat dipahami sebagai ilmu yang berfungsi mencegah pelakunya dari 
kejahatan dan penyimpangan. Ibn Manẓūr menjelaskan bahwa hikmah dinamakan demikian 
karena ia menahan seseorang dari kebodohan, kesalahan, dan perilaku yang tidak semestinya, 
sebagaimana kendali (ḥikmah) pada hewan yang mencegahnya bergerak liar (Ibn Manẓūr, n.d.). 
Dengan demikian, hikmah bukan sekadar pengetahuan teoritis, melainkan kematangan dalam 
menilai, memilih, dan bertindak secara tepat. 

Dalam perspektif epistemologi Islam, pengertian ini menunjukkan bahwa hikmah adalah 
pengetahuan yang telah bertransformasi menjadi kesadaran etis dan kontrol diri. Berbeda 
dengan ‘ilm yang dapat berhenti pada tataran kognitif, dan ma‘rifah yang menumbuhkan 
kesadaran batin, hikmah merupakan puncak pengetahuan yang berfungsi menghalangi 
pelakunya dari kejahatan pada dirinya sendiri sekaligus mengarahkannya kepada kebaikan. Oleh 
karena itu, para ulama menegaskan bahwa seseorang yang benar-benar berhikmah akan 
tercermin dalam akhlak, ketenangan jiwa, dan ketepatan dalam bertindak, bukan semata pada 
keluasan wawasannya (al-Razi, 1999; Ibn Kathir, 2000). 

Dalam konteks pendidikan Islam, pemahaman ini menegaskan bahwa tujuan akhir 
pendidikan bukan hanya menghasilkan peserta didik yang mengetahui kebaikan, tetapi mampu 
menahan diri dari keburukan. Pendidikan yang berorientasi pada hikmah membentuk 
mekanisme internal pengendalian moral, sehingga ilmu berfungsi sebagai pelindung diri (māni‘) 
dari penyimpangan dan sebagai pedoman untuk bertindak secara adil dan bijaksana (Ibn 
Manẓūr, n.d.; al-Attas, 1993). seperti pada QS. Al-Baqarah (2): 269: 

 
ا  ﴿ و 

ُ
ول
ُ
أ  

َّ
إِلَّ رُ 

َّ
ك
َّ
ذ
َ
ي وَمَا  ا ۗ  ثِيًْ

َ
ك ا  ً يْأ

َ
خ  َ ي ِ

وت 
ُ
أ  

أ
د
َ
ق
َ
ف  

َ
مَة

ْ
حِك

ْ
ال  

َ
ت

أ
ؤ
ُ
ي وَمَن  اءُ ۚ 

َ
ش
َ
ي مَن   

َ
مَة

ْ
حِك

ْ
ال ي  ِ

ت 
أ
ؤ
ُ
بَابِ﴾ ي

ْ
ل
َ أ
لْ  

 
“Allah menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Barang siapa 

dianugerahi hikmah, sungguh ia telah dianugerahi kebaikan yang banyak. Dan tidak ada yang 
dapat mengambil pelajaran kecuali orang-orang yang berakal.” 

 
QS. Al-Baqarah (2): 269 menempatkan ḥikmah sebagai puncak anugerah pengetahuan, 

yang tidak berhenti pada penguasaan ‘ilm, tetapi menuntut kedalaman ma‘rifah dan 
kematangan amal. Kerangka ini dipertegas melalui kisah Nabi Mūsā a.s. dalam perjumpaannya 
dengan Khidr (QS. Al-Kahf: 60–82). Sebagai nabi ulū al-‘azm, Nabi Musa telah memiliki ‘ilm yang 
luas melalui wahyu dan syariat; namun dalam perjalanan itu ia diajak untuk menyaksikan 
keterbatasan ‘ilm rasional ketika berhadapan dengan pengetahuan batin (ma‘rifah) yang 
dianugerahkan Allah kepada Khidr. Tindakan-tindakan Khidr yang tampak problematis secara 
lahir baru menyingkap makna dan tujuan etisnya di akhir kisah, menunjukkan bahwa ḥikmah 
adalah kemampuan menempatkan pengetahuan sesuai kehendak Ilahi dan maslahat yang lebih 
luas. Para mufasir menjelaskan bahwa kisah ini mengajarkan hierarki epistemologis: ‘ilm sebagai 
dasar kognitif, ma‘rifah sebagai pengenalan batin terhadap maksud Ilahi, dan ḥikmah sebagai 
kebijaksanaan aplikatif yang menyatukan keduanya (al-Razi, 1999; Ibn Kathir, 2000). Dengan 
demikian, sebagaimana ditegaskan QS. Al-Baqarah (2): 269, pendidikan Qur’ani tidak berhenti 
pada transfer ‘ilm, melainkan mengarahkan peserta didik untuk menumbuhkan ma‘rifah dan 
mencapai ḥikmah, yakni kematangan intelektual, spiritual, dan moral dalam praksis kehidupan 
(al-Tabari, 2001). 
 
Ḥikmah sebagai Integrasi Ilmu dan Adab 

Syed Muhammad Naquib al-Attas menegaskan bahwa ḥikmah pada hakikatnya 
melahirkan adab, yaitu disiplin yang menyeluruh mencakup dimensi intelektual, moral, dan 
spiritual. Adab, dalam pandangannya, merupakan pengenalan dan pengakuan terhadap 
kebenaran serta penempatan segala sesuatu secara tepat sesuai dengan martabat dan 
fungsinya. Oleh karena itu, ḥikmah tidak berhenti pada kecakapan berpikir atau ketepatan 
teknis, tetapi berfungsi membimbing manusia agar mampu menggunakan pengetahuannya 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

273 
 

secara bertanggung jawab dan bermakna. Tanpa ḥikmah, proses pendidikan berisiko hanya 
menghasilkan individu yang terampil secara teknis dan profesional yakni teknokrat namun 
miskin orientasi moral dan spiritual, sehingga kehilangan keadaban dalam berpikir dan bertindak 
(al-Attas, 1993). 

Dalam kerangka epistemologi pendidikan Islam, pandangan ini menunjukkan bahwa 
tujuan tertinggi pendidikan bukan sekadar transfer ‘ilm atau penguasaan kompetensi, 
melainkan pencapaian ḥikmah sebagai puncak integrasi pengetahuan, kesadaran batin, dan 
kebijaksanaan moral. Dengan demikian, ḥikmah menjadi orientasi akhir epistemologi 
pendidikan Islam karena melaluinyalah ilmu bertransformasi menjadi adab, dan pendidikan 
benar-benar berfungsi membentuk manusia yang utuh, beriman, berakal, dan berakhlak mulia 
(al-Attas, 1993; al-Ghazālī, 2005). 
 
Sumber Pengetahuan dalam Al-Qur’an 

Pada hakikatnya, ilmu (‘ilm) merupakan salah satu sifat Allah, karena dengan sifat itulah 
Allah disebut al-‘Alīm (Maha Mengetahui). Allah adalah sumber seluruh pengetahuan, 
sedangkan pengetahuan manusia bersifat derivatif dan terbatas. Al-Qur’an secara tegas 
menyatakan bahwa manusia tidak diberi pengetahuan kecuali dalam kadar yang sangat sedikit 
dibandingkan keluasan ilmu Allah (QS. Al-Isrā’: 85). (Kadar M. Yusuf, 2018).  

Dengan demikian, setinggi apa pun pencapaian intelektual manusia, ia tetap berada 
dalam lingkup keterbatasan ontologis dan epistemologis sebagai makhluk. 

Keterbatasan ini berlaku bahkan pada tokoh-tokoh ilmuwan besar. Albert Einstein, yang 
sering dijadikan simbol kecerdasan manusia modern, sendiri menegaskan kerendahan hati 
epistemologis dengan menyatakan bahwa apa yang diketahui manusia hanyalah setetes kecil 
dibanding samudra realitas yang belum terungkap. Perlu diluruskan bahwa klaim populer yang 
menyebut manusia termasuk Einstein hanya menggunakan “6 persen otaknya” tidak memiliki 
dasar ilmiah dan telah dibantah oleh neurosains modern. Penelitian mutakhir menunjukkan 
bahwa manusia menggunakan seluruh bagian otaknya, meskipun dengan intensitas dan fungsi 
yang berbeda-beda sesuai konteks aktivitas (Lilienfeld et al., 2010). 

Dengan demikian, keterbatasan ilmu manusia tidak terletak pada “persentase otak yang 
digunakan”, melainkan pada keterbatasan metodologis, pengalaman, perspektif, dan kapasitas 
makhluk dalam menangkap realitas secara utuh. Kesadaran akan keterbatasan ini menjadi 
fondasi penting dalam epistemologi Islam, karena mendorong sikap tawāḍu‘ ilmiah, 
keterbukaan terhadap wahyu, serta pengakuan bahwa ilmu sejati pada akhirnya bersumber dari 
Allah semata (al-Ghazālī, 2005). 

  Epistemologi Qur’ani tidak membatasi pengetahuan pada satu sumber tunggal, 
melainkan mengintegrasikan empat komponen utama, yaitu wahyu, akal, pancaindra, dan 
intuisi (ilham/firasat). Keempat sumber ini bekerja secara harmonis dan saling melengkapi, 
sehingga menghasilkan pengetahuan yang bersifat komprehensif dan utuh. Wahyu berfungsi 
sebagai sumber kebenaran tertinggi dan pengarah nilai, akal berperan dalam proses rasional-
analitis, pancaindra menyediakan data empiris tentang realitas, sementara intuisi atau ilham 
berfungsi menangkap makna dan petunjuk batin yang tidak selalu terjangkau oleh rasio dan 
pengalaman inderawi. Integrasi keempatnya mencerminkan karakter epistemologi Islam yang 
teosentris dan holistik, di mana seluruh proses mengetahui diarahkan pada pengenalan 
kebenaran dan tanggung jawab moral manusia (al-Ghazālī, 2005; Fakhruddin al-Razi, 1999). 
 
Wahyu sebagai Proses Pengetahuan 
a. Kedudukan Wahyu dalam Epistemologi Islam 

Wahyu (al-waḥy) dalam epistemologi Islam dipahami sebagai sumber pengetahuan yang 
bersifat mutlak benar, karena berasal langsung dari Allah Yang Maha Mengetahui dan tidak 
terkontaminasi oleh keterbatasan akal maupun pengalaman manusia. Wahyu mencerminkan 
pengetahuan Ilahi yang sempurna, sekaligus berfungsi sebagai tolok ukur kebenaran bagi 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

274 
 

sumber pengetahuan lainnya. Al-Qur’an menegaskan bahwa wahyu diberikan secara khusus 
dan selektif kepada makhluk tertentu sesuai dengan kehendak dan hikmah Allah, 
sebagaimana dinyatakan dalam QS. An-Naḥl (16): 68 yang menyebut pemberian wahyu 
kepada lebah sebagai bentuk ilham Ilahi yang bersifat instruktif dan terarah. Para mufasir 
menjelaskan bahwa penggunaan istilah waḥy dalam ayat ini menunjukkan keluasan makna 
wahyu, yang tidak hanya terbatas pada wahyu kenabian, tetapi juga mencakup petunjuk Ilahi 
yang diberikan kepada makhluk sesuai dengan fitrahnya (al-Ṭabari, 2001; Ibn Kathir, 2000). 
Lebih lanjut, wahyu juga memiliki keterkaitan erat dengan proses pendidikan, sebagaimana 
tercermin dalam ayat pertama yang diturunkan, Iqra’ (QS. Al-‘Alaq [96]: 1–5). Perintah 
membaca tersebut menandai bahwa proses pendidikan dalam Islam bermula dari wahyu dan 
diarahkan oleh wahyu. Aktivitas belajar membaca, menulis, dan memahami realitas tidak 
dilepaskan dari kesadaran ketuhanan (bi-smi rabbik), sehingga pendidikan tidak hanya 
bertujuan mengembangkan kemampuan kognitif, tetapi juga membentuk orientasi tauhid 
dan tanggung jawab moral. Dengan demikian, wahyu dalam epistemologi Qur’ani berfungsi 
sebagai fondasi pendidikan, yang mengarahkan akal, membimbing pengalaman empiris, dan 
menyucikan intuisi agar seluruh proses mengetahui berjalan selaras dengan kebenaran dan 
kemaslahatan manusia (al-Ghazālī, 2005; al-Attas, 1993). 
QS. An-Naḥl (16): 78 menegaskan: 

ا ﴾ 
ً
ئ
أ
ي
َ
 ش

َ
مُون

َ
ل عأ
َ
 ت
َ
مأ لَّ

ُ
اتِك

َ
ه مَّ
ُ
ونِ أ

ُ
ط
ُ
 ب
أ
ن م مِّ

ُ
ك
َ
رَج

أ
خ
َ
ُ أ
َّ

 ﴿ وَاللَّ
“Allah mengeluarkan kalian dari rahim ibu kalian tanpa mengetahui apa pun…” 

QS. An-Naḥl (16): 78 menegaskan bahwa manusia dilahirkan dalam keadaan tidak memiliki 
pengetahuan apa pun, kemudian Allah menganugerahkan pendengaran, penglihatan, dan 
hati sebagai perangkat utama perolehan ilmu. Dalam Tafsīr al-Marāghī, Ahmad Mustafa al-
Maraghi menjelaskan bahwa pendengaran didahulukan karena berfungsi sebagai sarana 
awal menerima pengajaran dan wahyu, sementara penglihatan memungkinkan manusia 
mengamati realitas empiris dan tanda-tanda kekuasaan Allah di alam semesta, dan hati (al-
af’idah) berperan sebagai pusat kesadaran yang mengolah data inderawi menjadi 
pengetahuan yang bermakna dan bernilai moral (al-Marāghī, 1992). Penafsiran ini sejalan 
dengan pandangan Ibn Kathir, yang menegaskan bahwa ketiga instrumen tersebut 
merupakan sarana epistemik yang bekerja secara bertahap, di mana hati berfungsi 
mengintegrasikan pengetahuan inderawi dan rasional sehingga melahirkan kesadaran iman 
dan amal saleh (Ibn Kathir, 2000). Senada dengan itu, Fakhruddin al-Razi menekankan bahwa 
urutan penyebutan pendengaran, penglihatan, dan hati mengandung isyarat metodologis 
bahwa pengetahuan tidak cukup berhenti pada observasi dan penalaran, tetapi memerlukan 
refleksi batin agar berujung pada hikmah dan tanggung jawab etis (al-Razi, 1999). Dengan 
demikian, ayat ini menjadi landasan epistemologi Qur’ani yang menegaskan bahwa 
pengetahuan bersifat integratif dan bernilai, serta diarahkan pada tujuan akhir berupa 
syukur, keimanan, dan pembentukan akhlak, bukan sekadar akumulasi informasi kognitif. 

b. Wahyu sebagai Sumber Nilai dan Moralitas 
Dalam dunia pendidikan, wahyu berfungsi sebagai value giver, yakni sumber yang 
menetapkan parameter normatif tentang baik–buruk, benar–salah, serta orientasi tujuan 
hidup manusia. Wahyu tidak hanya menyampaikan informasi teologis, tetapi juga 
memberikan kerangka nilai yang membimbing seluruh aktivitas keilmuan dan pendidikan. 
Berbeda dengan epistemologi Barat modern khususnya sejak berkembangnya positivisme 
yang memandang ilmu sebagai entitas bebas nilai (value-free) dan terlepas dari 
pertimbangan moral, epistemologi Qur’ani justru menegaskan bahwa ilmu tidak dapat 
dipisahkan dari dimensi etika dan tanggung jawab spiritual. Al-Qur’an memandang 
pengetahuan sebagai amanah yang harus diarahkan pada kebenaran dan kemaslahatan 
manusia, bukan sekadar pada efisiensi teknis atau kepentingan pragmatis (al-Ghazālī, 2005; 
al-Attas, 1993). 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

275 
 

Atas dasar itu, wahyu memiliki beberapa fungsi strategis dalam pendidikan: (1) memberikan 
kerangka etis bagi pengembangan dan penerapan ilmu pengetahuan, sehingga penelitian 
ilmiah tidak berjalan tanpa kendali moral; (2) memberikan arah teleologis bagi tujuan 
pendidikan, yakni pembentukan manusia beriman, berakhlak, dan bertanggung jawab; serta 
(3) menjadi pagar epistemologis agar akal tidak terjebak dalam kesesatan intelektual, 
relativisme nilai, atau penyalahgunaan ilmu. Dalam perspektif kontemporer, Fazlur Rahman 
menegaskan bahwa wahyu merupakan proyek moral Allah yang bertujuan membimbing 
manusia dalam membangun tatanan sosial yang adil dan beradab. Oleh karena itu, 
pendidikan semestinya dipahami sebagai perpanjangan dari misi wahyu, yakni sarana 
internalisasi nilai-nilai Qur’ani ke dalam kesadaran individu dan struktur masyarakat 
(Rahman, 1982). 

c. Wahyu sebagai Penguat dan Pengoreksi Akal 
Akal memiliki keterbatasan. Dalam sejarah filsafat Barat, berbagai perbedaan antara aliran 
rasionalisme dan empirisme menunjukkan bahwa akal tidak pernah mencapai kesepakatan 
mutlak tentang definisi pengetahuan. 
Al-Qur’an menegaskan: 

 ﴾
ا
لِيلً

َ
 ق

َّ
مِ إِلَّ

ْ
عِل
ْ
 ال
َ
مأ مِن

ُ
وتِيت

ُ
ي وَمَا أ

رِ رَتِّّ مأ
َ
 أ
أ
 مِن

ُ
وح لِ الرُّ

ُ
وحِ ۖ ق نِ الرُّ

َ
 ع

َ
ك
َ
ون
ُ
ل
َ
أ سأ

َ
 ﴿ وَي

“Mereka bertanya kepadamu tentang ruh. Katakanlah: ruh itu termasuk urusan Tuhanku, 
dan kamu tidak diberi pengetahuan melainkan sedikit.” 

(QS. Al-Isrā’ [17]: 85) 
Mayoritas ulama menyebutkan bahwa ayat ini turun ketika orang-orang Yahudi melalui 
perantara kaum Quraisy mengajukan pertanyaan kepada Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم tentang 
hakikat ruh, dengan maksud menguji kenabiannya. Pertanyaan tersebut termasuk perkara 
gaib yang berada di luar jangkauan pengetahuan manusia. Maka Allah menurunkan ayat ini 
untuk menegaskan keterbatasan epistemologis manusia dan menolak spekulasi metafisik 
yang tidak berdasar (al-Wāḥidī, 1991; al-Suyūṭī, 2008). 
Menurut Al-Tabari, kata al-rūḥ dalam ayat ini mencakup realitas yang hakikatnya hanya 
diketahui Allah. Al-Ṭabarī menegaskan bahwa perintah “qul” (katakanlah) menunjukkan sikap 
epistemologis yang benar: menyerahkan perkara yang melampaui kemampuan akal kepada 
Allah, tanpa menafikan pentingnya ilmu pada ranah yang memang dapat dijangkau manusia 
(al-Ṭabarī, 2001). Senada dengan itu, Ibn Kathir menjelaskan bahwa ayat ini merupakan 
bantahan terhadap klaim keilmuan manusia yang berlebihan. Pengetahuan manusia 
betapapun maju tetap terbatas, khususnya dalam perkara gaib seperti ruh. Oleh karena itu, 
ayat ini menanamkan sikap tawāḍu‘ ilmiah dan mencegah manusia terjerumus dalam 
spekulasi metafisik tanpa dasar wahyu (Ibn Kathir, 2000). 
Sementara itu, Fakhruddin al-Razi menafsirkan ayat ini sebagai prinsip dasar epistemologi 
Islam. Menurutnya, pengakuan bahwa manusia hanya diberi ilmu “sedikit” tidak bermakna 
meremehkan akal, tetapi menegaskan bahwa akal memiliki wilayah dan batas. Pengetahuan 
tentang ruh berada pada wilayah amr rabbī, yakni realitas Ilahi yang tidak dapat dijangkau 
sepenuhnya oleh rasio dan empirisme (al-Rāzī, 1999). 
Dengan demikian, ayat ini tidak bertujuan menjelaskan hakikat ruh secara ontologis, 
melainkan mendidik manusia agar menyadari batas-batas pengetahuan. 
 

Akal (‘Aql) sebagai Instrumen Rasional Pengetahuan 
a. Kedudukan Akal dalam Al-Qur’an 

Akal dalam Al-Qur’an dipuji sebagai salah satu potensi tertinggi manusia yang 
membedakannya dari makhluk lain. Hal ini tercermin dari banyaknya penggunaan ungkapan 
seperti ya‘qilūn (menggunakan akal), ya‘lamūn (mengetahui), yatadabbarūn (merenungkan 
secara mendalam), dan yatafakkarūn (berpikir reflektif) yang muncul puluhan kali dalam 
berbagai konteks ayat. Frekuensi penggunaan istilah-istilah tersebut menunjukkan bahwa 
aktivitas berpikir bukan sekadar kemampuan alamiah, melainkan perintah religius yang harus 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

276 
 

dijalankan manusia sebagai bagian dari tanggung jawab keimanannya. Al-Qur’an tidak hanya 
mendorong penggunaan akal untuk memahami realitas empiris, tetapi juga untuk merenungi 
tanda-tanda kekuasaan Allah, memahami wahyu, serta mengambil pelajaran moral dari 
sejarah dan kehidupan (al-Rāzī, 1999). 
Para ulama tafsir menegaskan bahwa pujian Al-Qur’an terhadap akal tidak dimaksudkan 
untuk menjadikannya sumber kebenaran yang otonom dan absolut. Akal berfungsi secara 
optimal ketika berjalan dalam bimbingan wahyu, bukan berdiri sendiri. Dalam perspektif ini, 
akal berperan menalar, menghubungkan, dan memahami, sementara wahyu berfungsi 
memberi arah dan batas epistemologis. Al-Ghazālī menegaskan bahwa akal merupakan 
instrumen penting untuk memahami kebenaran, tetapi tanpa cahaya wahyu, akal dapat 
terjebak pada spekulasi dan kesalahan penilaian. Oleh karena itu, Al-Qur’an memuji akal yang 
aktif, reflektif, dan tunduk kepada kebenaran Ilahi, bukan akal yang sombong dan terlepas 
dari nilai moral (al-Ghazālī, 2005). 
Dengan demikian, dorongan Al-Qur’an terhadap aktivitas berpikir menunjukkan bahwa 
epistemologi Islam bersifat rasional sekaligus religius. Akal tidak dinegasikan, tetapi 
diintegrasikan dalam kerangka tauhid, sehingga proses berpikir menjadi sarana untuk 
memperkuat iman, meneguhkan hikmah, dan membangun tanggung jawab etis dalam 
kehidupan individu maupun sosial. 
Salah satu contoh ayat yang memerintahkan penggunaan akal: 

 ﴾ 
َ
ون

ُ
قِل عأ

َ
 ت
َ
لً
َ
ف
َ
 ﴿ أ

“Tidakkah kalian menggunakan akal?” 
(QS. Al-Baqarah [2]: 44) 

Al-Marāghī menegaskan bahwa akal dan pengetahuan (ta‘qilūn) seharusnya mendorong 
keselarasan antara ucapan, perintah, dan tindakan; tanpa pengamalan, ilmu justru menjadi 
hujjah yang memberatkan pemiliknya (al-Marāghī, 1992). Penafsiran ini sejalan dengan 
pandangan Ibn Kathir, yang menekankan bahwa ayat ini mengecam orang-orang yang 
memerintahkan kebaikan kepada orang lain namun meninggalkan kebaikan itu bagi dirinya 
sendiri, meskipun mereka memahami ajaran Kitab secara kognitif. Menurut Ibn Kathir, 
perilaku tersebut menunjukkan kerusakan integritas moral, bukan kekurangan ilmu (Ibn 
Kathir, 2000). Senada dengan itu, Fakhruddin al-Razi menafsirkan frasa “afalā ta‘qilūn” 
sebagai teguran epistemologis dan etis sekaligus: akal yang benar bukan hanya mengetahui 
kebenaran, tetapi juga meniscayakan komitmen moral untuk mengamalkannya. Al-Razi 
menegaskan bahwa pengetahuan yang tidak berbuah amal adalah pengetahuan yang 
terputus dari hikmah (al-Razi, 1999). Dengan demikian, QS. Al-Baqarah (2): 44 menegaskan 
prinsip dasar epistemologi Qur’ani bahwa nilai ilmu terletak pada internalisasi dan 
praksisnya, sehingga pendidikan tidak boleh berhenti pada transfer kognitif, melainkan harus 
membentuk integritas, keteladanan, dan tanggung jawab moral. 

b. Peran Akal dalam Pendidikan 
Dalam konteks pendidikan Islam, akal berfungsi sebagai instrumen epistemik yang strategis 
untuk mengolah, menilai, dan mengarahkan pengetahuan agar bermakna secara moral. 
Pertama, akal berperan mengkritisi argumen, yaitu menilai validitas klaim pengetahuan 
melalui analisis rasional agar terhindar dari kekeliruan dan taklid buta. Kedua, akal berfungsi 
mengembangkan teori, yakni menyusun kerangka konseptual dan generalisasi berdasarkan 
wahyu, pengalaman empiris, dan realitas sosial. Ketiga, akal digunakan untuk mengambil 
kesimpulan secara logis dan sistematis sehingga pengetahuan memiliki koherensi ilmiah. 
Keempat, dan paling penting dalam perspektif Qur’ani, akal berperan menentukan prioritas 
moral, yaitu menimbang implikasi etis suatu tindakan agar ilmu tidak terlepas dari nilai 
kebaikan dan kemaslahatan (al-Ghazālī, 2005; al-Rāzī, 1999). 
Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Hamka, yang menegaskan bahwa akal dalam Islam 
tidak dimaksudkan untuk menandingi wahyu, melainkan memahami dan menghayati 
petunjuk Ilahi sehingga melahirkan tanggung jawab moral dan kepekaan nurani. Menurut 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

277 
 

Hamka, akal yang tercerahkan akan membimbing manusia pada akhlak dan kebijaksanaan, 
sedangkan akal yang dilepaskan dari nilai ketuhanan berpotensi menjerumuskan pada 
kesombongan intelektual (Hamka, 1983). Senada dengan itu, Nurcholish Madjid (Cak Nur) 
menekankan bahwa rasionalitas dalam Islam bersifat etik dan transendental, bukan 
rasionalitas instrumental yang bebas nilai. Akal, menurutnya, berfungsi optimal ketika 
diarahkan untuk membaca tanda-tanda Tuhan (āyāt) dan membangun kesadaran moral serta 
keadaban publik. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus memadukan pengembangan nalar 
kritis dengan pembentukan tanggung jawab etis dan spiritual (Madjid, 1997).  
Dengan demikian, fungsi akal dalam pendidikan Islam tidak hanya bersifat kognitif-teoretis, 
tetapi juga normatif-transformatif, mengarahkan ilmu menuju ḥikmah dan pembentukan 
manusia beradab. 
Dapat disimpulkan bahwa dalam pendidikan, akal berfungsi untuk: 
1) Mengkritisi argumen 
2) Mengembangkan teori 
3) Mengambil kesimpulan 
4) Menentukan prioritas moral 
Al-Qur’an mendorong manusia untuk berpikir mendalam tentang kehidupan, seperti pada 
QS. Āli ‘Imrān (3): 190–191 yang menyuruh manusia bertafakkur tentang alam semesta. 

a.  ﴾ ِبَاب
ْ
ل
َ أ
ولِي الْ

ُ
اتٍ لِْ

َ
ي
َ
ارِ لَ

َ
ه
َّ
لِ وَالن يأ

َّ
فِ الل

َ
تِلً

أ
ضِ وَاخ رأ

َ أ
مَاوَاتِ وَالْ قِ السَّ

ْ
ل
َ
ي خ ِ

 
 ف

َّ
 ﴿ إِن

b.  ِض رأ
َ أ
مَاوَاتِ وَالْ قِ السَّ

ْ
ل
َ
ي خ ِ

 
 ف

َ
رُون

َّ
ك
َ
ف
َ
ت
َ
هِمأ وَي وب  ِ

ُ
ن
ُ
ٰ ج

َ
لَ
َ
ا وَع

ً
عُود

ُ
َ قِيَامًا وَق

َّ
 اللَّ

َ
رُون

ُ
ك
أ
ذ
َ
 ي
َ
ذِين

َّ
 ۚ   ۚ﴿ال

ا
اطِلً

َ
ا ب
َ
ٰ ذ
َ
 ه

َ
ت

أ
ق
َ
ل
َ
ا مَا خ

َ
ن
َّ
 رَب

 
َ
 ف
َ
ك
َ
ان
َ
ح ارِ﴾ سُبأ

َّ
 الن

َ
اب

َ
ذ
َ
ا ع

َ
قِن  

“Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan pergantian malam dan siang 
terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang-orang yang berakal.” 
“(Yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, atau dalam keadaan 
berbaring, dan mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata): “Ya 
Tuhan kami, tidaklah Engkau menciptakan ini dengan sia-sia. Mahasuci Engkau, maka 
peliharalah kami dari azab neraka.” 
QS. Āli ‘Imrān (3): 190–191 menegaskan bahwa aktivitas berpikir (tafakkur) dan kesadaran 
spiritual (dzikir) merupakan fondasi epistemologis dalam Al-Qur’an. Ayat ini menyatakan 
bahwa pada penciptaan langit dan bumi serta pergantian malam dan siang terdapat tanda-
tanda (āyāt) bagi ulū al-albāb, yakni orang-orang yang menggunakan akal secara jernih dan 
mendalam. Dalam tafsirnya, Fakhruddin al-Razi menjelaskan bahwa ulū al-albāb adalah 
mereka yang tidak berhenti pada pengamatan inderawi, tetapi melanjutkannya dengan 
refleksi rasional hingga sampai pada pengakuan tauhid. Tafakkur atas fenomena kosmik 
berfungsi mengantarkan akal pada kesimpulan tentang keteraturan, tujuan, dan 
kebijaksanaan ciptaan Allah (al-Razi, 1999). 
Lebih lanjut, ayat 191 menegaskan bahwa orang-orang berakal tersebut senantiasa berdzikir 
dalam segala keadaan berdiri, duduk, dan berbaring serta merenungkan penciptaan alam 
semesta, hingga melahirkan kesadaran eksistensial bahwa penciptaan itu tidak sia-sia. Ibn 
Kathir menekankan bahwa integrasi antara dzikir dan tafakkur merupakan ciri pengetahuan 
yang benar; dzikir menjaga orientasi spiritual, sementara tafakkur mengarahkan akal untuk 
memahami tanda-tanda kekuasaan Allah secara rasional (Ibn Kathir, 2000). Tanpa dzikir, 
tafakkur berpotensi menjadi spekulasi kering; sebaliknya, dzikir tanpa tafakkur dapat 
kehilangan kedalaman pemahaman.Penafsiran ini sejalan dengan Ahmad Mustafa al-
Maraghi, yang menegaskan bahwa tujuan utama perenungan kosmik dalam ayat ini adalah 
pembentukan kesadaran moral dan spiritual. Tafakkur yang benar akan bermuara pada doa 
dan sikap tunduk, sebagaimana pengakuan “Rabbana mā khalaqta hādhā bāṭilan,” yang 
menunjukkan bahwa pengetahuan Qur’ani bersifat teleologis dan bernilai (al-Marāghī, 
1992). Dengan demikian, QS. Āli ‘Imrān (3): 190–191 menegaskan kerangka epistemologi 
Qur’ani yang mengintegrasikan akal (tafakkur), hati (dzikir), dan orientasi etis, sehingga 
pengetahuan berujung pada hikmah, ketakwaan, dan tanggung jawab moral. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

278 
 

c. Keterbatasan Akal dalam Epistemologi Qur’ani 
Meskipun akal diagungkan, Al-Qur’an juga menyadarkan bahwa akal bukan sumber 
pengetahuan absolut. Jika tidak dibimbing wahyu, akal berpotensi menyimpang. Dalam QS. 
Al-Jāthiyah (45): 23, Allah mengkritik manusia yang menjadikan hawa nafsu sebagai “tuhan”, 
karena akal yang dikuasai nafsu akan kehilangan fungsinya. 

عَلَ 
َ
بِهِ وَج

ْ
ل
َ
عِهِ وَق ٰ سَمأ

َ
لَ
َ
مَ ع

َ
ت
َ
مٍ وَخ

ْ
ٰ عِل

َ
لَ
َ
ُ ع

َّ
 اللَّ

ُ
ه
َّ
ل
َ
ض
َ
 وَأ
ُ
وَاه

َ
 ه
ُ
ه
َ
ه
ٰ
 إِل
َ
ذ
َ
خ
َّ
 مَنِ ات

َ
ت
أ
ي
َ
رَأ
َ
ف
َ
دِيهِ  ﴿ أ

أ
ه
َ
 ي
أ
مَن

َ
 ۚ ف
ا
اوَة

َ
هِ غِش صََِ

َ
ٰ ب

َ
لَ
َ
ع

 ﴾ 
َ
رُون

َّ
ك
َ
ذ
َ
 ت
َ
لً
َ
ف
َ
ِ ۚ أ

َّ
دِ اللَّ عأ

َ
 ب
أ
 مِن

"Maka pernahkah kamu melihat orang yang menjadikan hawa nafsunya sebagai tuhannya 
dan Allah membiarkannya sesat berdasarkan ilmu-Nya, dan Allah telah mengunci 
pendengaran dan hatinya serta meletakkan penutup pada penglihatannya? Maka siapa yang 
dapat memberinya petunjuk setelah Allah (menyesatkannya)? Maka mengapa kamu tidak 
mengambil pelajaran?" 
QS. Al-Jāthiyah (45): 23 mengandung kritik epistemologis yang tajam terhadap akal yang 
dikuasai hawa nafsu, yakni ketika keinginan subjektif dijadikan standar kebenaran sehingga 
berfungsi layaknya “tuhan”. Ayat ini menegaskan bahwa penyimpangan pengetahuan tidak 
selalu disebabkan oleh ketiadaan rasionalitas, melainkan oleh rusaknya orientasi moral akal. 
Dalam perspektif Fazlur Rahman, kondisi ini mencerminkan kegagalan manusia dalam 
menginternalisasi tujuan moral wahyu; rasionalitas yang terlepas dari nilai etis akan berubah 
menjadi alat pembenar kepentingan diri, bukan sarana pencarian kebenaran. Rahman 
menegaskan bahwa wahyu merupakan proyek moral Allah, sehingga akal hanya berfungsi 
benar ketika diarahkan untuk mewujudkan keadilan dan tanggung jawab sosial (Rahman, 
1982). 
Pandangan tersebut diperkuat oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas, yang menekankan 
bahwa akar masalahnya adalah hilangnya adab. Ketika akal tidak lagi mengenali dan 
menempatkan kebenaran pada posisinya yang tepat, ia akan tunduk pada hawa nafsu dan 
melahirkan kekacauan ilmu (confusion of knowledge). Dalam kerangka ini, menjadikan nafsu 
sebagai “tuhan” berarti menafikan adab, sehingga akal kehilangan fungsi normatif dan 
etisnya (al-Attas, 1993). 
Dalam konteks pendidikan Islam, QS. Al-Jāthiyah (45): 23 menjadi peringatan bahwa 
pengembangan rasionalitas tanpa pembinaan nilai dan adab berpotensi melahirkan 
penyimpangan intelektual. Akal perlu dibimbing oleh wahyu agar tetap berorientasi pada 
kebenaran dan keadilan. Karena itu, epistemologi Qur’ani tidak menolak akal, tetapi 
mengintegrasikannya dalam kerangka tauhid dan adab, sehingga aktivitas berpikir benar-
benar berfungsi membentuk manusia yang berilmu, bermoral, dan beradab (Rahman, 1982; 
al-Attas, 1993). 
Dengan demikian akal bekerja secara benar jika disinergikan dengan: 
1) Wahyu sebagai pembimbing kebenaran 
2) Pancaindra sebagai penyedia data empiris 
3) Hati (qalb) sebagai kompas moral 

 
Pancaindra (al-Ḥawāss) sebagai Sumber Pengetahuan Empirik 
a. Kedudukan Pancaindra dalam Al-Qur’an 

Al-Qur’an secara eksplisit menegaskan bahwa Allah memberikan kepada manusia perangkat-
perangkat empiris berupa pendengaran (al-sam‘), penglihatan (al-baṣar), dan hati (al-
af’idah). 
QS. An-Naḥl (16): 78: 

 
َ أ
صَٰ رَ وَٱلْ

أ
ب
َ أ
عَ وَٱلْ مأ مُ ٱلسَّ

ُ
ك
َ
عَلَ ل

َ
ا وَج يأ ًٔ

َ
 ش

َ
مُون

َ
ل عأ
َ
 ت
َ
مأ لَّ

ُ
ٰ تِك

َ
ه مَّ
ُ
ونِ أ

ُ
ط
ُ
 ب
ۢ
ن م مِّ

ُ
ك
َ
رَج

أ
خ
َ
ُ أ
َّ

 ﴾ ﴿ وَاللَّ
َ
رُون

ُ
ك
أ
ش
َ
مأ ت

ُ
ك
َّ
عَل
َ
 ل
َ
ة
َ
د ِ
  
أ
ف  

“Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak mengetahui sesuatu 
pun, lalu Dia memberikan kepadamu pendengaran, penglihatan, dan hati agar kamu 
bersyukur.” 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

279 
 

Ayat ini menunjukkan bahwa pancaindra merupakan bagian dari epistemologi Qur’ani, bukan 
sekadar alat biologis. QS. An-Naḥl (16): 78 menegaskan bahwa manusia dilahirkan tanpa 
pengetahuan apa pun, kemudian Allah menganugerahkan pendengaran, penglihatan, dan 
hati sebagai perangkat epistemik utama agar manusia mampu belajar dan bersyukur. Dalam 
Tafsīr al-Marāghī, Ahmad Mustafa al-Maraghi menjelaskan bahwa pendengaran didahulukan 
karena berfungsi sebagai sarana awal menerima pengajaran dan wahyu, penglihatan 
memungkinkan pengamatan realitas empiris dan tanda-tanda kekuasaan Allah, sedangkan 
hati (al-af’idah) berperan sebagai pusat pemahaman dan kesadaran yang mengolah data 
inderawi menjadi pengetahuan bermakna dan bernilai moral (al-Marāghī, 1992). Penafsiran 
ini sejalan dengan pandangan Muhammad Abduh dan Rashid Rida dalam Tafsīr al-Manār, 
yang menegaskan bahwa pengetahuan manusia bersifat bertahap dan edukatif, serta hanya 
akan bernilai apabila diarahkan pada pembentukan kesadaran etis dan tanggung jawab 
sosial. Menurut mereka, tujuan akhir penganugerahan instrumen epistemik tersebut adalah 
syukur, yakni penggunaan akal, indra, dan hati secara benar untuk mengenal Allah dan 
menegakkan kemaslahatan (Riḍā, 1947). Dengan demikian, ayat ini menjadi dasar 
epistemologi Qur’ani yang menegaskan bahwa pengetahuan tidak bersifat netral, melainkan 
harus berujung pada iman, akhlak, dan keadaban, sehingga pendidikan Islam tidak berhenti 
pada transfer kognitif, tetapi pada pembentukan manusia yang sadar, bersyukur, dan 
bertanggung jawab. 

b. Peran Pancaindra dalam Pendidikan 
Dalam pendidikan modern, peran pancaindra sering dikaitkan dengan experiential learning, 
hands-on learning, dan empirical observation. Al-Qur’an mendorong manusia untuk melihat, 
mendengar, dan mengamati fenomena. 
QS. Al-Ghāsyiyah (88): 17: 

 ﴾ 
أ
ت

َ
لِق
ُ
فَ خ يأ

َ
بِلِ ك ِ

أ
 الْ

َ
 إِل

َ
رُون

ُ
نظ

َ
 ي
َ
لً
َ
ف
َ
 ﴿ أ

QS. Al-Ghāsyiyah (88): 17 “Maka tidakkah mereka memperhatikan unta, bagaimana ia 
diciptakan?” mengandung perintah epistemologis untuk melakukan observasi empiris 
(naẓar) terhadap fenomena alam. Dalam tafsirnya, Ahmad Mustafa al-Maraghi menjelaskan 
bahwa penyebutan unta merepresentasikan objek yang dekat dengan kehidupan manusia 
Arab, namun menyimpan kompleksitas penciptaan yang menuntut pengamatan mendalam. 
Observasi ini tidak berhenti pada kekaguman visual, melainkan diarahkan pada tafakkur, 
yakni refleksi rasional atas tujuan dan kebijaksanaan penciptaan (al-Marāghī, 1992). 
Secara metodologis, ayat ini mencerminkan metode ilmiah Qur’ani yang bergerak dari indra 
→ akal → iman. Indra digunakan untuk mengamati realitas empiris (kayfa khuliqat), akal 
berperan menganalisis keteraturan dan fungsi, lalu hasil analisis tersebut mengantarkan 
pada pengakuan iman terhadap kebesaran dan keesaan Allah. Fakhruddin al-Razi 
menegaskan bahwa perintah naẓar dalam ayat-ayat kosmik bertujuan membimbing akal agar 
sampai pada kesimpulan tauhid, bukan sekadar pengetahuan faktual (al-Rāzī, 1999). 
Makna ini sejalan dan dipertegas oleh QS. Āli ‘Imrān (3): 190–191 yang menyatakan bahwa 
pada penciptaan langit dan bumi terdapat tanda-tanda bagi ulū al-albāb, yakni mereka yang 
mengintegrasikan tafakkur kosmik dengan dzikir. Dengan demikian, QS. Al-Ghāsyiyah (88): 
17 menegaskan bahwa Al-Qur’an mendorong sains yang bernilai, di mana observasi ilmiah 
diarahkan pada pembentukan kesadaran iman dan tanggung jawab moral, bukan pada 
pengetahuan yang netral dan bebas nilai (al-Marāghī, 1992; al-Rāzī, 1999). 

c. Keterbatasan Pengetahuan Empiris 
Aliran Positivisme memandang bahwa hanya fakta yang dapat diverifikasi secara empiris 
melalui pancaindra yang layak disebut sebagai ilmu, sementara realitas metafisik, nilai moral, 
dan kebenaran transenden dianggap berada di luar wilayah pengetahuan ilmiah. Pandangan 
ini, yang dirumuskan secara sistematis oleh Auguste Comte, menempatkan pengalaman 
inderawi sebagai satu-satunya tolok ukur kebenaran dan menafikan peran wahyu serta 
dimensi spiritual dalam epistemologi modern (Comte, 1975). 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

280 
 

Sebaliknya, Al-Qur’an secara tegas mengakui keterbatasan pancaindra dan akal manusia 
dalam menalar realitas secara utuh. Keterbatasan ini ditegaskan, antara lain, dalam QS. Al-
Isrā’ (17): 85 yang menyatakan bahwa manusia tidak diberi pengetahuan kecuali sedikit, 
khususnya dalam perkara-perkara yang bersifat gaib dan transenden. Ayat ini menunjukkan 
bahwa tidak semua realitas dapat dijangkau oleh observasi empiris, sehingga klaim 
positivisme tentang kemutlakan pengetahuan inderawi bersifat reduktif. Al-Qur’an juga 
menegaskan bahwa pendengaran, penglihatan, dan hati adalah instrumen pengetahuan 
yang harus digunakan secara bertanggung jawab dan akan dimintai pertanggungjawaban 
(QS. Al-Isrā’ [17]: 36), yang mengisyaratkan bahwa pancaindra bukanlah sumber kebenaran 
yang otonom, melainkan sarana yang memerlukan bimbingan wahyu dan kesadaran moral. 
Maka, secara epistemologi Qur’ani menolak reduksi pengetahuan pada fakta empiris semata. 
Al-Qur’an mengintegrasikan indra, akal, dan wahyu, serta membuka ruang bagi pengetahuan 
transendental yang tidak dapat diverifikasi secara empiris, tetapi memiliki kebenaran dan 
makna yang fundamental bagi kehidupan manusia. Perspektif ini menunjukkan bahwa 
keterbatasan pancaindra bukanlah kelemahan yang harus diingkari, melainkan realitas 
epistemologis yang menuntut kerendahan hati ilmiah dan keterbukaan terhadap wahyu 
sebagai sumber pengetahuan yang melampaui jangkauan empirisme (Rahman, 1982; al-
Attas, 1993). 
Dengan demikian, Al-Qur’an mengakui keterbatasan pancaindra dalam menalar sesuatu: 
1) Indera dapat tertipu 
2) Persepsi bersifat relatif 
3) Fakta tidak selalu mengandung makna 
Oleh karena itu, epistemologi Qur’ani memadukan: 
1) Pengamatan inderawi 
2) Analisis rasional 
3) Bimbingan wahyu 
4) Intuisi moral 

 
Intuisi / Ilham sebagai Sumber Pengetahuan Spiritual 
a. Definisi Ilham dalam Al-Qur’an 

Ilham (al-ilhām) adalah pencerahan batin yang Allah masukkan ke dalam hati manusia. Dalam 
QS. Asy-Syams (91): 8, Allah berfirman: 

ا ﴾ 
َ
وَاه

أ
ق
َ
ا وَت

َ
ورَه

ُ
ج
ُ
ا ف

َ
مَه

َ
ه
ْ
ل
َ
أ
َ
 ﴿ ف

QS. Asy-Syams (91): 8 “Maka Dia mengilhamkan kepadanya jalan kefasikan dan 
ketakwaannya” menegaskan bahwa manusia dianugerahi ilham moral sebagai bagian dari 
fitrah penciptaannya. Ayat ini menunjukkan bahwa Allah menanamkan pada jiwa manusia 
kemampuan intuitif untuk mengenali arah benar dan salah sebelum intervensi sosial dan 
rasionalitas diskursif. Dalam perspektif tafsir, ilham di sini bukan wahyu kenabian, melainkan 
petunjuk batin yang menjadi dasar kesadaran etis manusia. Al-Qurtubi menjelaskan bahwa 
pengilhaman tersebut bermakna penegasan potensi moral dalam jiwa manusia yang 
memungkinkan ia memilih antara fujūr dan taqwā secara sadar (al-Qurtubi, 2006). 
Dalam kerangka epistemologi Qur’ani, ayat ini menjadi landasan bagi intuisi (ilham/firasat) 
sebagai salah satu sumber pengetahuan yang bersifat batiniah dan moral. Intuisi tidak berdiri 
sendiri, tetapi bekerja melengkapi akal dan indra, terutama dalam wilayah penilaian etis yang 
tidak selalu dapat ditentukan melalui verifikasi empiris. Pandangan ini sejalan dengan Ibn 
Taymiyyah, yang menegaskan bahwa Allah menganugerahkan pada manusia idrāk fitrī 
(pengetahuan fitri) untuk mengenali kebaikan dan keburukan secara langsung, meskipun 
tetap membutuhkan bimbingan wahyu agar tidak menyimpang (Ibn Taymiyyah, 2001). 
Makna tersebut dipertegas ketika ayat ini disandingkan dengan QS. An-Naḥl (16): 78 yang 
menyebut pendengaran, penglihatan, dan hati sebagai instrumen perolehan pengetahuan, 
serta QS. Al-Isrā’ (17): 36 yang menegaskan bahwa ketiga instrumen tersebut akan dimintai 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

281 
 

pertanggungjawaban. Dengan demikian, epistemologi Qur’ani membentuk satu kesatuan 
sumber pengetahuan yang integratif: indra menyediakan data empiris, akal mengolah dan 
menyimpulkan, hati menangkap makna, dan ilham membimbing orientasi moral. 
Keseluruhan proses ini diarahkan untuk membentuk manusia yang berilmu, bermoral, dan 
bertanggung jawab secara spiritual, bukan sekadar cerdas secara kognitif (al-Qurtubi, 2006; 
Ibn Taymiyyah, 2001). 

b. Peran Ilham dalam Pendidikan 
Dalam konteks pendidikan Islam, intuisi (ilham/firasat) memiliki peran penting sebagai 
dimensi batiniah yang melengkapi fungsi akal dan pancaindra. Intuisi berfungsi mendorong 
kreativitas, karena memungkinkan peserta didik menangkap gagasan, makna, dan solusi 
secara spontan dan orisinal yang tidak selalu lahir dari proses rasional-analitis yang linear. 
Selain itu, intuisi berperan dalam mengembangkan kecerdasan emosional, yakni kemampuan 
mengenali, memahami, dan mengelola emosi diri serta orang lain secara empatik. Lebih jauh, 
intuisi juga berkontribusi dalam membangun kepekaan moral, karena melalui kesadaran 
batin seseorang dapat membedakan kebaikan dan keburukan secara langsung, bahkan 
sebelum diformulasikan dalam argumen rasional. Dalam hal ini, intuisi menghasilkan 
pemahaman mendalam (deep understanding) yang tidak selalu bersifat diskursif, tetapi 
bersifat reflektif dan eksistensial (Ibn Taymiyyah, 2001; al-Qurtubi, 2006). 
Konsep intuisi dalam epistemologi Qur’ani ini beririsan dengan berbagai pendekatan dalam 
pendidikan modern. Dalam affective learning, penekanan diberikan pada ranah perasaan, 
nilai, dan sikap sebagai bagian integral dari proses belajar. Sementara itu, teori moral 
reasoning menegaskan bahwa pengambilan keputusan etis tidak semata-mata ditentukan 
oleh logika formal, tetapi juga oleh intuisi moral dan kepekaan nurani. Demikian pula, 
pendekatan spiritual pedagogy memandang pembelajaran sebagai proses pembentukan 
makna, kesadaran diri, dan keterhubungan dengan nilai-nilai transenden. Dengan demikian, 
integrasi intuisi dalam pendidikan Islam menunjukkan bahwa epistemologi Qur’ani memiliki 
relevansi yang kuat dengan paradigma pendidikan kontemporer, sekaligus menawarkan 
landasan spiritual dan moral yang lebih kokoh bagi pengembangan manusia seutuhnya 
(Rahman, 1982; al-Attas, 1993). 

c. Kritik Epistemologi Barat dalam Konteks Pendidikan 
Epistemologi Barat mengalami perkembangan panjang melalui berbagai paradigma, mulai 
dari rasionalisme, empirisme, positivisme, pragmatisme, hingga postmodernisme. 
Rasionalisme menekankan supremasi akal sebagai sumber utama pengetahuan, sementara 
empirisme memusatkan validitas ilmu pada pengalaman inderawi. Positivisme kemudian 
meradikalkan empirisme dengan menyingkirkan metafisika dan nilai dari wilayah keilmuan, 
sedangkan pragmatisme mengukur kebenaran berdasarkan kegunaan praktis. Adapun 
postmodernisme hadir sebagai kritik atas klaim kebenaran universal, tetapi justru melahirkan 
relativisme epistemologis. Masing-masing aliran tersebut memang memberikan kontribusi 
signifikan bagi perkembangan ilmu pengetahuan modern, namun juga melahirkan 
problematika serius ketika dijadikan dasar sistem pendidikan, seperti fragmentasi ilmu, 
netralisasi nilai, dan krisis makna (Comte, 1975; Dewey, 1938; Lyotard, 1984). 
Dari perspektif Qur’ani, problem utama epistemologi Barat terletak pada worldview sekuler, 
dualistik, dan antroposentris yang memisahkan ilmu dari wahyu, fakta dari nilai, serta 
rasionalitas dari moralitas. Syed Muhammad Naquib al-Attas menegaskan bahwa sekularisasi 
ilmu telah melahirkan loss of adab, yakni kekacauan pengetahuan akibat tercerabutnya ilmu 
dari orientasi ketuhanan. Ilmu kemudian berkembang tanpa tujuan etis-transendental, 
sehingga pendidikan hanya menghasilkan manusia terampil secara teknis tetapi miskin 
kebijaksanaan (al-Attas, 1993). Senada dengan itu, Fazlur Rahman menekankan bahwa 
wahyu dalam Islam merupakan proyek moral Allah, sehingga setiap sistem pendidikan yang 
mengabaikan dimensi wahyu akan kehilangan arah normatifnya (Rahman, 1982). 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

282 
 

Oleh karena itu, kritik epistemologi Barat dari perspektif Al-Qur’an menjadi sebuah 
keniscayaan, bukan untuk menolak seluruh capaian intelektual Barat, melainkan untuk 
melakukan seleksi, koreksi, dan integrasi secara kritis. Pendidikan Islam perlu membangun 
epistemologi alternatif yang bersifat tauhidik, integratif, dan bernilai, dengan menjadikan 
wahyu sebagai sumber orientasi, akal sebagai instrumen pemahaman, pancaindra sebagai 
sarana observasi, dan intuisi sebagai penuntun moral. Dengan pendekatan ini, pendidikan 
Islam tidak terjebak dalam hegemoni epistemologi Barat, tetapi mampu mengembangkan 
sistem pendidikan yang berakar pada nilai ketuhanan dan kemanusiaan sekaligus. 

 
Kritik terhadap Rasionalisme 
a. Rasionalisme sebagai Sumber Pengetahuan Utama 

Rasionalisme, yang dikembangkan oleh para filsuf modern awal seperti René Descartes, 
Gottfried Wilhelm Leibniz, dan Baruch Spinoza, memandang akal sebagai satu-satunya 
sumber pengetahuan yang sah dan dapat diandalkan. Dalam paradigma ini, kebenaran 
didefinisikan sebagai apa yang dapat dibuktikan secara logis dan matematis, independen dari 
pengalaman inderawi maupun otoritas wahyu. Rasionalisme menempatkan akal pada posisi 
yang hampir absolut, sehingga pengetahuan dianggap sah sejauh memenuhi prinsip 
kejelasan, kepastian, dan koherensi logis (Descartes, 1984; Leibniz, 1989; Spinoza, 2002). 
Dalam konteks pendidikan modern, dominasi rasionalisme melahirkan sejumlah implikasi 
problematis. Pendidikan cenderung menekankan kemampuan kognitif dan analitis secara 
berlebihan, menjadikan penilaian berbasis logika dan rasio semata sebagai ukuran utama 
keberhasilan belajar. Akibatnya, dimensi moral, spiritual, dan emosional sering terpinggirkan 
karena dianggap subjektif dan tidak dapat diverifikasi secara rasional. Dalam pendidikan 
modern, paham ini melahirkan: 
1) penekanan berlebihan pada kemampuan kognitif, 
2) penilaian berbasis logika semata, 
3) kecenderungan mengabaikan aspek moral, spiritual, dan emosional. 

b. Kritik Qur’ani terhadap Otoritarianisme Akal 
Al-Qur’an memerintahkan manusia menggunakan akal, namun tidak pernah mengangkat 
akal sebagai sumber pengetahuan tertinggi. Beberapa kritik Qur’ani terhadap rasionalisme 
antara lain: 
1) Akal bersifat terbatas 

“Kalian diberi pengetahuan hanya sedikit.” (QS. Al-Isrā’: 85) 
2) Akal mudah dikendalikan hawa nafsu 

(QS. Al-Jāthiyah: 23) 
3) Akal tidak dapat memahami hakikat ghaib 

Misalnya tentang ruh, takdir, akhirat, dan kenabian. 
Kritik dari perspektif Qur’ani menegaskan bahwa akal memang merupakan instrumen 
penting, tetapi bukan sumber kebenaran yang absolut. Ketika akal dilepaskan dari bimbingan 
wahyu dan nilai etis, pendidikan berisiko melahirkan kecerdasan yang kering makna serta 
kehilangan orientasi moral. Oleh karena itu, epistemologi Qur’ani menempatkan akal dalam 
posisi integratif dan subordinatif terhadap wahyu, sehingga pendidikan tidak hanya 
mencetak manusia cerdas secara intelektual, tetapi juga beriman dan beradab (al-Attas, 
1993; Rahman, 1982). 

 
Kritik terhadap Empirisme 
a. Empirisme dan Pembatasan Pengetahuan pada Fakta Inderawi 

Empirisisme, yang dikembangkan oleh filsuf-filsuf seperti John Locke, George Berkeley, dan 
David Hume, berpandangan bahwa seluruh pengetahuan bersumber dari pengalaman 
inderawi. Akal manusia pada mulanya dianggap sebagai tabula rasa (kertas kosong) yang diisi 
oleh kesan-kesan yang diterima melalui pancaindra. Dalam paradigma ini, pancaindra 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

283 
 

diposisikan sebagai satu-satunya pintu pengetahuan yang sah, sementara pengetahuan yang 
tidak dapat diverifikasi secara empiris seperti metafisika, nilai moral, dan realitas transenden 
dianggap spekulatif atau bahkan tidak bermakna (Locke, 1975; Hume, 2000). 
Dalam konteks pendidikan modern, empirisisme melahirkan penekanan kuat pada 
pengamatan, eksperimen, dan pengukuran, yang berkontribusi positif bagi perkembangan 
sains dan metode ilmiah. Namun, ketika dijadikan paradigma tunggal, empirisisme juga 
menimbulkan problem serius, yakni reduksi pengetahuan pada aspek sensorik dan faktual 
semata. Aspek moral, spiritual, dan makna hidup cenderung terpinggirkan karena tidak dapat 
ditangkap secara inderawi.  
Masalahnya: 
1) Pengetahuan metafisik dianggap tidak valid 
2) Nilai dan moral dianggap bukan objek ilmu 
3) Realitas dibatasi pada yang dapat diobservasi 

b. Pandangan Qur’ani tentang Empirisme 
Al-Qur’an mengakui pentingnya pengamatan inderawi, namun menolak reduksionisme 
empirisme. Indra hanyalah salah satu dari rangkaian sumber pengetahuan, bukan satu-
satunya. Dari perspektif Qur’ani, pancaindra memang diakui sebagai instrumen penting 
perolehan ilmu (QS. An-Naḥl [16]: 78), tetapi bukan sumber kebenaran yang otonom dan 
absolut. Al-Qur’an menegaskan bahwa pancaindra harus dibimbing oleh akal dan wahyu agar 
tidak menjerumuskan manusia pada kesimpulan parsial dan dangkal (QS. Al-Isrā’ [17]: 36). 
Dengan demikian, epistemologi Qur’ani mengkritik empirisisme dengan menempatkan 
pengalaman inderawi dalam kerangka integratif yang mencakup akal, hati, dan wahyu, 
sehingga pendidikan tidak hanya menghasilkan kecakapan teknis, tetapi juga kesadaran etis 
dan spiritual (Rahman, 1982; al-Attas, 1993). 
Kritik Qur’ani: 
1) Indra dapat tertipu (contoh: ilusi optik disebut dalam QS. An-Nūr: 39). 
2) Fakta empiris tanpa nilai moral dapat disalahgunakan. 
3) Tidak semua realitas dapat ditangkap indra (misalnya malaikat, ruh, masa depan). 
Oleh karena itu, epistemologi Qur’ani menyeimbangkan empirisme dengan akal, hati, dan 
wahyu. 

 
Kritik terhadap Positivisme 
a. Positivisme sebagai Basis Ilmu Modern 

Positivisme, yang dirumuskan oleh Auguste Comte, menyatakan bahwa pengetahuan yang 
benar hanyalah pengetahuan yang dapat diverifikasi secara empiris dan diukur secara 
kuantitatif. Dalam paradigma ini, validitas ilmu ditentukan oleh observasi, eksperimen, dan 
pengukuran, sementara realitas metafisik, nilai moral, dan makna transenden dianggap 
berada di luar wilayah ilmiah atau bahkan dinilai tidak bermakna. Positivisme kemudian 
menjadi landasan filosofis bagi sains modern dan berpengaruh kuat terhadap sistem 
pendidikan kontemporer, terutama dalam penekanan pada objektivitas, standar 
pengukuran, dan efisiensi teknis (Comte, 1975). 
Dalam konteks pendidikan, dominasi positivisme melahirkan orientasi yang kuat pada hasil 
yang terukur (measurable outcomes), evaluasi berbasis angka, serta penyeragaman standar 
kompetensi. Pendekatan ini memang mendorong kemajuan metodologis dan akurasi ilmiah, 
tetapi sekaligus menimbulkan problem serius ketika dimensi moral, spiritual, dan makna 
hidup dikesampingkan karena tidak dapat diukur secara kuantitatif.  
Dampaknya dalam pendidikan: 
1) Pengukuran segala sesuatu dalam angka 
2) Hilangnya tujuan spiritual pendidikan 
3) Krisis moral dan krisis makna 
 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

284 
 

b. Kritik Qur’ani terhadap Positivisme 
Positivisme bertentangan dengan epistemologi Qur’ani karena: 
1) Ia menolak realitas nonempiris, padahal Al-Qur’an mengajarkan iman kepada yang ghaib 

sebagai fondasi (QS. Al-Baqarah: 3). 
2) Ia menganggap nilai tidak penting, padahal Al-Qur’an menempatkan moral sebagai inti 

pendidikan. 
3) Ia memisahkan ilmu dari adab. 
Dari perspektif Qur’ani, kritik terhadap positivisme berpijak pada pengakuan akan 
keterbatasan pancaindra dan metode empiris dalam menjangkau seluruh realitas. Al-Qur’an 
menegaskan bahwa manusia hanya dianugerahi pengetahuan dalam batas tertentu (QS. Al-
Isrā’ [17]: 85), serta mengingatkan bahwa pendengaran, penglihatan, dan hati akan dimintai 
pertanggungjawaban (QS. Al-Isrā’ [17]: 36). Dengan demikian, epistemologi Qur’ani menolak 
reduksi ilmu pada yang empiris semata dan menegaskan perlunya integrasi antara wahyu, 
akal, indra, dan intuisi agar pendidikan tidak terjebak dalam teknokratisme yang miskin nilai 
(Rahman, 1982; al-Attas, 1993). 

 
4. Kesimpulan 

Penelitian ini menegaskan bahwa epistemologi pendidikan dalam Al-Qur’an bersifat 
tauhidik, holistik, dan bernilai, sehingga tidak dapat direduksi menjadi pendekatan rasional-
empiris semata. Al-Qur’an menawarkan kerangka pengetahuan yang integratif melalui tiga 
konsep utama ‘ilm, ma‘rifah, dan ḥikmah yang membentuk hierarki sekaligus kesatuan proses 
pendidikan. ‘Ilm merepresentasikan pengetahuan kognitif-rasional dan empiris yang diperoleh 
melalui belajar, pengamatan, dan penalaran; ma‘rifah menunjukkan pengenalan batin yang 
lebih mendalam dan spiritual; sedangkan ḥikmah merupakan puncak pengetahuan yang 
mengintegrasikan kebenaran teoretis dengan ketepatan praksis, kontrol diri, serta orientasi etis 
dalam kehidupan. Dengan demikian, pendidikan Qur’ani tidak berhenti pada transfer informasi, 
tetapi diarahkan pada pembentukan manusia yang berilmu sekaligus beradab. 

Kajian ini juga menunjukkan bahwa sumber pengetahuan dalam epistemologi Qur’ani 
bersifat integratif, yakni wahyu, akal, pancaindra, dan intuisi (ilham/firasat). Wahyu berfungsi 
sebagai sumber kebenaran tertinggi dan value giver yang memberi arah moral-teleologis bagi 
pendidikan; akal menjadi instrumen analitis-kritis untuk memahami realitas dan wahyu; 
pancaindra menyediakan data empiris melalui observasi fenomena; sementara intuisi 
menuntun dimensi kesadaran moral-spiritual yang tidak selalu terjangkau rasionalitas. Namun, 
Al-Qur’an juga menegaskan batas-batas sumber-sumber tersebut: pengetahuan manusia tetap 
terbatas (QS. Al-Isrā’ [17]: 85), indra dapat keliru, dan akal berpotensi menyimpang bila dikuasai 
hawa nafsu (QS. Al-Jāthiyah [45]: 23). Karena itu, integrasi sumber pengetahuan dalam Islam 
meniscayakan bimbingan wahyu, penyucian jiwa, dan pembinaan adab. 

Selanjutnya, kritik terhadap epistemologi Barat rasionalisme, empirisme, dan 
positivisme memperlihatkan bahwa meskipun paradigma-paradigma tersebut berkontribusi 
besar bagi kemajuan sains, ia juga melahirkan problem pendidikan ketika dijadikan dasar 
tunggal, seperti reduksi pengetahuan pada yang terukur, netralisasi nilai, fragmentasi ilmu, serta 
krisis makna dan moral. Dari perspektif Qur’ani, problem pokoknya terletak pada worldview 
sekuler dan antroposentris yang memisahkan ilmu dari wahyu dan adab. Oleh sebab itu, 
makalah ini menyimpulkan bahwa pendidikan Islam perlu melakukan seleksi-kritis dan integrasi, 
bukan imitasi, dengan membangun paradigma pendidikan yang menautkan pengetahuan pada 
iman, akhlak, dan kemaslahatan. 

Dengan demikian, epistemologi pendidikan dalam Al-Qur’an relevan untuk menjawab 
tantangan pendidikan kontemporer karena mengarahkan proses belajar pada pembentukan 
insān kāmil dan ulū al-albāb—manusia yang cerdas secara intelektual, matang secara emosional, 
peka secara moral, dan sadar secara spiritual. Orientasi akhirnya adalah ḥikmah yang melahirkan 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 265-285 
   

 

285 
 

adab, sehingga ilmu tidak hanya menjadi alat kemajuan teknis, tetapi juga menjadi sarana 
membangun peradaban yang adil, bermakna, dan berkeadaban.  
 
Referensi 
Abdullah, A. K. (2020). Pendidikan Islam dan pembentukan kesadaran spiritual. Jakarta: 

Kencana. 
al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic 

Thought and Civilization (ISTAC). 
al-Ghazālī, A. Ḥ. (2000). Al-Mustaṣfā min ‘ilm al-uṣūl. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
al-Ghazālī, A. Ḥ. (2005). Iḥyā’ ‘ulūm al-dīn. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 
al-Junayd al-Baghdādī. (n.d.). Rasā’il al-Junayd. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
al-Jurjānī, A. (1985). Al-Ta‘rīfāt. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
al-Marāghī, A. M. (1992). Tafsīr al-Marāghī (Vols. 1–30). Beirut: Dār al-Fikr. 
al-Qurṭubī, M. A. (2006). Al-Jāmi‘ li aḥkām al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
al-Qushayrī, A. (2002). Al-Risālah al-Qushayriyyah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
al-Rāzī, F. D. (1999). Mafātīḥ al-ghayb (al-Tafsīr al-kabīr). Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 
al-Ṭabarī, M. b. J. (2001). Jāmi‘ al-bayān ‘an ta’wīl āy al-Qur’ān. Beirut: Mu’assasat al-Risālah. 
al-Wāḥidī, A. (1991). Asbāb al-nuzūl. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
al-Suyūṭī, J. (2008). Lubāb al-nuqūl fī asbāb al-nuzūl. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Comte, A. (1975). The positive philosophy. New York, NY: AMS Press. 
Descartes, R. (1984). The philosophical writings of Descartes (Vol. 2). Cambridge: Cambridge 

University Press. 
Dewey, J. (1938). Experience and education. New York, NY: Macmillan. 
Hamka. (1983). Tafsir al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas. 
Hume, D. (2000). An enquiry concerning human understanding. Oxford: Oxford University Press. 
Ibn Kathīr, I. (1999). Tafsīr al-Qur’ān al-‘aẓīm. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 
Ibn Khaldūn, ‘A. (2004). Al-Muqaddimah. Beirut: Dār al-Fikr. 
Ibn Manẓūr, M. (n.d.). Lisān al-‘Arab. Beirut: Dār Ṣādir. 
Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2002). Miftāḥ dār al-sa‘ādah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Ibn Taymiyyah, A. (2001). Dar’ ta‘āruḍ al-‘aql wa al-naql. Riyadh: Dār ‘Ālam al-Fawā’id. 
Leibniz, G. W. (1989). Philosophical essays. Indianapolis, IN: Hackett. 
Lilienfeld, S. O., Lynn, S. J., Ruscio, J., & Beyerstein, B. L. (2010). 50 great myths of popular 

psychology. Malden, MA: Wiley-Blackwell. 
Lyotard, J.-F. (1984). The postmodern condition: A report on knowledge. Minneapolis, MN: 

University of Minnesota Press. 
Madjid, N. (1997). Islam, doktrin dan peradaban. Jakarta: Paramadina. 
Nasr, S. H. (2018). Islamic philosophy from its origin to the present. Albany, NY: SUNY Press. 
Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. Chicago, IL: 

University of Chicago Press. 
Riḍā, R. (1947). Tafsīr al-Manār. Cairo: Dār al-Manār. 
Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati. 
Spinoza, B. (2002). Ethics. London: Penguin Classics. 
ter Avest, I., & Rietveld-van Wingerden, M. (2016). Religious education in a world of diversity. 

Münster: Waxmann. 
Yusuf, K. M. (2013). Tafsir Tarbawi Pesan-Pesan Al-qur'an Tentang Pendidikan. Jakarta: Amzah. 
Yusuf, K. M. (2015). Konstruksi Ilmu dan Pendidikan: Menelusuri Ontologi, Epistemologi, dan 

Aksiologi Qurani. Jakarta: Amzah. 


