
 

 
 

  
JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan 
Volume 7 No 1 Halaman 242-252 

http://journal.al-matani.com/index.php/jkip/index  

 
Character and Moral Education in Thematic Hadith Studies 

 
Pendidikan Karakter dan Moral dalam Kajian Hadis Tematik 

 
Ahmad Faqihuddin1, Ilyas2, Alfiah3, M. Dliyaul Abrar4 

Pasca Sarjana UIN Suska Riau1,2,3,4 

Email: faqihuddin31@gmail.com1, ilyashusti.pps@gmail.com2, alfiah@uin-suska.ac.id3, 
abrarchanna30@gmail.com4  

 
*Corresponding Author 
 
Received : 15 November 2025, Revised : 20 December 2025, Accepted : 12 January 2026 

 
ABSTRACT  

Character and moral education constitutes the core objective of the Prophetic mission and a fundamental 
pillar of Islamic education. In the context of globalization and digital transformation, character education 
faces serious challenges related to the weakening of moral internalization and exemplary conduct. This 
study aims to examine the concept of character and moral education in the Prophetic traditions (ḥadīth) 
and its relevance to contemporary Islamic education. Employing a thematic ḥadīth approach (mawḍū‘ī), 
the study analyzes selected traditions from authoritative primary sources, particularly Ṣaḥīḥ al-Bukhārī 
and Ṣaḥīḥ Muslim, by examining key terms, contextual backgrounds, and classical commentaries. The 
findings reveal that ḥadīth conceptualizes character as the internalization of moral values manifested 
through consistent habits and concrete actions, emphasizing honesty, patience, empathy, social 
compassion, and respect. These values integrate spiritual, personal, and social dimensions, making them 
applicable to Islamic religious education through role modeling, habituation, and school culture. The study 
concludes that ḥadīth-based character education plays a strategic role in strengthening religious 
moderation and forming individuals with integrity and noble character within Indonesia’s pluralistic 
society. 
Keywords: Ḥadīth; Character Education; Moral Education; Islamic Education. 
 

ABSTRAK 
Pendidikan karakter dan moral merupakan tujuan fundamental ajaran Islam dan inti dari risalah kenabian. 
Dalam perspektif hadis, pembentukan karakter tidak hanya diarahkan pada pemahaman norma moral, 
tetapi pada internalisasi nilai akhlak yang terwujud dalam perilaku nyata. Penelitian ini bertujuan 
menganalisis pendidikan karakter dan moral dalam perspektif hadis tematik dengan menelaah nilai-nilai 
profetik yang relevan bagi penguatan pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif melalui metode kajian hadis tematik (mawḍū‘ī) terhadap hadis-hadis yang berkaitan 
dengan kejujuran, kesabaran, empati, dan tanggung jawab, dengan merujuk pada sumber primer yang 
otoritatif seperti Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim. Analisis dilakukan melalui penelusuran makna kunci, 
konteks penyampaian hadis, serta penjelasan ulama syarah. Hasil kajian menunjukkan bahwa hadis 
memandang karakter sebagai manifestasi nilai moral yang terinternalisasi secara berkelanjutan melalui 
keteladanan dan pembiasaan. Pendidikan karakter berbasis hadis memiliki relevansi strategis dalam 
penguatan moral peserta didik serta pembentukan karakter bangsa yang religius, toleran, dan 
berkeadaban dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk. 
Kata Kunci: Hadis; Pendidikan Karakter; Moral; Perspektif Hadis; Pendidikan Islam. 

 

1. Pendahuluan 
Pendidikan karakter dan moral merupakan inti ajaran Islam sekaligus tujuan 

fundamental risalah kenabian. Dalam perspektif hadis, pendidikan tidak hanya diarahkan pada 
penguasaan norma moral secara kognitif, tetapi pada proses internalisasi nilai-nilai akhlak yang 
membentuk kepribadian dan tercermin dalam perilaku nyata. Rasulullah  صلى الله عليه وسلم diutus bukan 
semata-mata sebagai penyampai hukum, melainkan sebagai pendidik yang menanamkan nilai 
melalui keteladanan, pembiasaan, dan pembinaan akhlak umat. Oleh karena itu, hadis Nabi 

mailto:faqihuddin31@gmail.com1
mailto:ilyashusti.pps@gmail.com2
mailto:%20alfiah@uin-suska.ac.id
mailto:abrarchanna30@gmail.com4


 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252 
   

243 
 

Muhammad صلى الله عليه وسلم memuat perspektif normatif dan pedagogis yang komprehensif tentang 
pendidikan karakter, mencakup dimensi spiritual, personal, dan sosial. Dalam konteks 
pendidikan Islam kontemporer, pengkajian pendidikan karakter dan moral dalam perspektif 
hadis tematik menjadi sangat relevan sebagai landasan konseptual untuk merespons tantangan 
degradasi moral, krisis keteladanan, serta kebutuhan pembentukan karakter peserta didik yang 
beriman, berintegritas, dan berkeadaban. 
 
Tujuan Penelitian 
1. Mengidentifikasi hadis-hadis yang memuat tentang pendidikan karakter dan moral dalam 

Islam. 
2. Menganalisis nilai-nilai pendidikan karakter yang terkandung dalam hadis-hadis tersebut. 
3. Mengkaji integrasi pendidikan karakter berbasis hadis dengan konsep pendidikan di 

Indonesia sebagai strategi penguatan moral dan pembentukan karakter bangsa. 
 

2. Metodologi 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian hadis tematik 

(mawḍū‘ī). Data penelitian berupa hadis-hadis Nabi Muhammad  صلى الله عليه وسلم yang berkaitan dengan 
pendidikan karakter dan moral, yang dihimpun dari sumber primer hadis otoritatif, terutama 
Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim. 

Analisis data dilakukan dengan mengelompokkan hadis berdasarkan tema karakter, 
kemudian menelaah makna kunci hadis, konteks penyampaian, serta penjelasan ulama syarah 
untuk memperoleh pemahaman normatif dan aplikatif. Pendekatan ini digunakan untuk 
menggali perspektif hadis tentang pendidikan karakter dan moral serta relevansinya dengan 
konteks pendidikan Islam kontemporer di Indonesia. 

 
3. Hasil dan Pembahasan 

Pendidikan karakter dalam hadis sangat menekankan pada nilai-nilai seperti kejujuran, 
kesabaran, keikhlasan, rasa hormat, dan kebajikan dalam berinteraksi dengan sesama. Berikut 
adalah beberapa contoh hadis yang mengajarkan karakter dan moral dalam Islam: 
 
Pengertian Karakter 

Istilah karakter berasal dari bahasa Yunani kharaktēr yang bermakna tanda, ciri khas, 
atau watak yang membedakan seseorang dari individu lainnya. Dalam kajian pendidikan, 
karakter dipahami sebagai kumpulan nilai moral yang terinternalisasi dalam diri seseorang dan 
tercermin secara konsisten dalam sikap, ucapan, serta perilaku sehari-hari.1 

Thomas Lickona menjelaskan bahwa karakter yang baik (good character) mencakup tiga 
unsur utama, yaitu pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral (moral feeling), dan 
tindakan moral (moral action).2 Dengan demikian, karakter tidak berhenti pada pemahaman 
nilai, tetapi menuntut realisasi nyata dalam perilaku. 

Dalam perspektif Islam, karakter memiliki kesepadanan makna dengan konsep akhlak. 
Al-Ghazali mendefinisikan akhlak sebagai keadaan jiwa yang menetap (hay’ah rāsikhah fī al-
nafs) yang darinya lahir perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan pemikiran dan 
pertimbangan panjang.3 Definisi ini menunjukkan bahwa karakter dalam Islam bersifat internal, 
stabil, dan reflektif dalam tindakan. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), pendidikan karakter diarahkan pada 
pembentukan akhlāq al-karīmah yang berlandaskan keimanan dan ketakwaan kepada Allah 
SWT. Pendidikan karakter dalam PAI tidak hanya berfungsi sebagai transmisi nilai moral, tetapi 

 
1 Kevin Ryan and Karen E. Bohlin, Building Character in Schools (San Francisco: Jossey-Bass, 1999), 5. 
2 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibility (New York: Bantam 
Books, 1991), 51. 
3 Abū Ḥāmid al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Juz III (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), 53. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252 
   

244 
 

sebagai proses pembiasaan dan pembentukan kepribadian Islami yang utuh. Oleh karena itu, 
tujuan PAI tidak hanya mencetak peserta didik yang cerdas secara intelektual, tetapi juga 
berkepribadian Islami yang tercermin dalam sikap religius, jujur, disiplin, tanggung jawab, dan 
kepedulian sosial dalam kehidupan sehari-hari.4 

 
Pengertian Moral 

Secara etimologis, kata moral berasal dari bahasa Latin mos atau mores yang berarti 
adat kebiasaan atau tata nilai yang hidup dalam masyarakat. Moral merujuk pada seperangkat 
norma yang digunakan untuk menilai apakah suatu perilaku dianggap baik atau buruk, benar 
atau salah, layak atau tidak layak.5 Dengan demikian, moral berfungsi sebagai standar normatif 
yang mengatur perilaku individu dalam kehidupan sosial. 

Emile Durkheim memandang moral sebagai sistem aturan kolektif yang berfungsi 
menjaga keteraturan sosial serta membentuk kesadaran individu agar selaras dengan nilai dan 
norma masyarakat tempat ia hidup.6 Sementara itu, Lawrence Kohlberg menempatkan moral 
sebagai hasil perkembangan kognitif individu, khususnya dalam kemampuan memahami prinsip 
keadilan dan mengambil keputusan etis secara rasional.7Kedua pandangan ini menunjukkan 
bahwa moral dalam perspektif Barat sangat dipengaruhi oleh konteks sosial dan perkembangan 
rasional manusia. 

Dalam prespektif Islam, konsep moral tidak semata-mata bersumber dari kesepakatan 
sosial, tetapi berakar pada wahyu, yaitu Al-Qur’an dan Hadis. Moral Islam bersifat transendental 
dan normatif, karena standar baik dan buruk ditentukan oleh perintah dan larangan Allah SWT. 
Oleh sebab itu, moral dalam Islam tidak bersifat relatif, melainkan memiliki orientasi nilai yang 
jelas menuju kemaslahatan manusia (maṣlaḥah) dan kebahagiaan kehidupan dunia serta 
akhirat.8 

Dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di sekolah dan madrasah, pendidikan 
moral diwujudkan melalui penanaman nilai-nilai keislaman seperti kejujuran (ṣidq), amanah, 
keadilan, kasih sayang, dan pengendalian diri. Nilai-nilai tersebut tidak hanya diajarkan secara 
kognitif, tetapi diinternalisasikan melalui keteladanan, pembiasaan, dan budaya sekolah agar 
berkembang menjadi karakter yang kokoh dalam diri peserta didik. Dengan demikian, 
pendidikan moral dalam PAI berfungsi sebagai fondasi pembentukan kepribadian Islami yang 
utuh dan berkelanjutan.9 
 
Integrasi pendidikan berbasis hadis sebagai strategi penguatan moral dan pembentukan 
karakter. 

Karakter dan moral memiliki keterkaitan yang erat, namun berbeda secara konseptual. 
Moral berfungsi sebagai standar normatif yang menentukan ukuran baik dan buruk serta 
menjadi dasar penilaian terhadap perilaku manusia, sedangkan karakter merupakan manifestasi 
konkret dari nilai-nilai moral yang telah terinternalisasi secara mendalam dalam kepribadian dan 
tercermin secara konsisten dalam tindakan nyata. Dalam perspektif Islam, relasi antara moral 
dan karakter dipertegas melalui hadis Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم yang tidak hanya menetapkan norma 
etis secara verbal, tetapi juga mengarahkan proses pembentukan karakter melalui keteladanan 
dan pembiasaan. Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Abu Hamid al-Ghazali yang 

 
4 Baidarus Baidarus dan Radhiyatul Fithri, “Implementation of Growth Mindset in Islamic Education and Its Impact on 
Character Development,” Potensia: Journal of Islamic Education 10, no. 2 (2024): 215–217, UIN Sultan Syarif Kasim 
Riau. 
5 John Deigh, An Introduction to Ethics (Cambridge: Cambridge University Press, 2010), 12. 
6 Émile Durkheim, Moral Education (New York: Free Press, 1961), 19–21. 
7 Lawrence Kohlberg, Essays on Moral Development, Vol. I: The Philosophy of Moral Development (San Francisco: 
Harper & Row, 1981), 17–18. 
8 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013), 9–11. 
9 Baidarus Baidarus dan Radhiyatul Fithri, “Implementation of Growth Mindset in Islamic Education and Its Impact on 
Character Development,” Potensia: Journal of Islamic Education 10, no. 2 (2024): 216–218, UIN Sultan Syarif Kasim 
Riau. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252 
   

245 
 

mendefinisikan akhlak sebagai keadaan jiwa yang menetap (hay’ah rāsikhah fī al-nafs), sehingga 
melahirkan perbuatan secara spontan tanpa paksaan.10 Dengan demikian, pendidikan karakter 
berbasis hadis menekankan internalisasi nilai moral sebagai fondasi pembentukan kepribadian 
yang berkelanjutan. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), pendidikan karakter berbasis hadis 
berfungsi sebagai strategi penguatan moral sekaligus pembentukan karakter peserta didik. 
Hadis-hadis tentang kejujuran, kesabaran, empati, dan tanggung jawab menunjukkan bahwa 
pendidikan moral dalam Islam tidak berhenti pada penguasaan pengetahuan normatif, 
melainkan diarahkan pada pembentukan kebiasaan dan sikap hidup. Pendekatan ini sejalan 
dengan teori pendidikan karakter yang dikemukakan oleh Thomas Lickona, bahwa karakter yang 
baik mencakup integrasi antara pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral (moral 
feeling), dan tindakan moral (moral action).11 Oleh karena itu, pendidikan karakter berbasis 
hadis memiliki kekuatan integratif karena menyatukan dimensi normatif, afektif, dan praksis 
dalam satu kerangka pedagogis yang utuh. 

Lebih jauh, integrasi pendidikan karakter berbasis hadis memiliki relevansi strategis 
dalam penguatan Moderasi Beragama dan nilai-nilai Pancasila di Indonesia. Nilai-nilai profetik 
dalam hadis seperti keadilan, kasih sayang, toleransi, dan penghormatan terhadap sesama 
sejalan dengan prinsip Moderasi Beragama yang menekankan keseimbangan, keadilan, dan 
sikap inklusif dalam kehidupan beragama.12Dalam perspektif sosiologis, hal ini sejalan dengan 
pandangan Émile Durkheim yang memandang moral sebagai sistem nilai kolektif yang berfungsi 
menjaga keteraturan sosial.13 Selain itu, nilai-nilai karakter berbasis hadis memiliki titik temu 
yang kuat dengan Pancasila sebagai dasar ideologis bangsa, khususnya dalam prinsip ketuhanan, 
kemanusiaan, persatuan, musyawarah, dan keadilan sosial.14  

Dengan demikian, pendidikan karakter berbasis hadis berperan strategis dalam 
penguatan moral dan pembentukan karakter bangsa Indonesia yang religius, toleran, dan 
berkeadaban. 
 
Hadis tentang Kejujuran 
Teks Arab: 

 
 
ُ
ي حُمَيْد ِ

ن  َ يََ
ْ
خ
َ
الَ: أ

َ
يْلٍ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، ق

َ
، عَنْ عُق

ُ
يْث

َّ
ا الل

َ
ن
َ
ث
َّ
الَ: حَد

َ
، ق ٍ

يَْ
َ
ا يَحْيََ بْنُ بُك

َ
ن
َ
ث
َّ
َ   حَد ي ِ

 رَض 
َ
رَيْرَة

ُ
بَا ه

َ
 أ
َّ
ن
َ
حْمَنِ، أ بْنُ عَبْدِ الرَّ

ِ صلى الله عليه وسلم
َّ

الَ رَسُولُ اللَّ
َ
الَ: ق

َ
 ق
ُ
ه
ْ
ُ عَن

َّ
 :اللَّ

 
َ
ت

ْ
ك

ُ
 ي

َّ
تَّ

َ
 ح

ُ
ق

ُ
يَصْد

ى
لَ ل

ُ
ج  الرَّ

َّ
ةِ، وَإِن

َّ
ن

َ
ج

ْ
 ال

ى
دِي إِلَ

ْ
ه

َ
َّ ي

بِِ
ْ
 ال

َّ
، وَإِن ِّ

بِِ
ْ
 ال

ى
دِي إِلَ

ْ
ه

َ
 ي

َ
ق

ْ
د  الصِّ

َّ
دِي  إِن

ْ
ه

َ
 ي

َ
ذِب

ى
ك

ْ
 ال

َّ
ا، وَإِن

ً
يق

ِّ
ِ صِد

ه
 اللَّ

َ
د

ْ
بَ عِن

ا
ً
اب

َّ
ذ

ى
ِ ك

ه
 اللَّ

َ
د

ْ
 بَ عِن

َ
ت

ْ
ك

ُ
 ي

َّ
تَّ

َ
 ح

ُ
ذِب

ْ
يَك

ى
لَ ل

ُ
ج  الرَّ

َّ
ارِ، وَإِن

َّ
 الن

ى
دِي إِلَ

ْ
ه

َ
ورَ ي

ُ
ج

ُ
ف

ْ
 ال

َّ
ورِ، وَإِن

ُ
ج

ُ
ف

ْ
 ال

ى
 ..إِلَ

(HR. Bukhari).15 
 
Terjemahan Hadis: 

“Telah menceritakan kepada kami Yahya bin Bukayr, ia berkata: Telah menceritakan 
kepada kami al-Layth, dari ‘Uqayl, dari Ibn Syihab, ia berkata: Telah mengabarkan kepadaku 
Humayd bin ‘Abdurrahman, bahwa Abu Hurairah radhiyallahu ‘anhu berkata: Rasulullah  صلى الله عليه وسلم 
bersabda: “Sesungguhnya kejujuran membawa kepada kebaikan, dan kebaikan membawa ke 
surga. Seseorang senantiasa berlaku jujur hingga ia dicatat di sisi Allah sebagai orang yang 

 
10 Abu Hamid al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn (Beirut: Dār al-Fikr, 2004), jil. 3, 52–53. 
11 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibility (New York: 
Bantam Books, 1991), 51–63. 
12 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian 
Agama RI, 2019), 15–25. 
13 Émile Durkheim, Moral Education: A Study in the Theory and Application of the Sociology of Education, trans. Everett 
K. Wilson and Herman Schnurer (New York: Free Press, 1961), 9–14. 
14 Badan Pembinaan Ideologi Pancasila, Pembinaan Ideologi Pancasila di Lingkungan Pendidikan (Jakarta: BPIP, 2020), 
7–18. 
15 Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail. Sahih al-Bukhari, Hadis No. 6094. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252 
   

246 
 

sangat jujur (ṣiddīq). Dan sesungguhnya dusta membawa kepada kefajiran, dan kefajiran 
membawa ke neraka. Seseorang senantiasa berdusta hingga ia dicatat di sisi Allah sebagai 
pendusta.” 
 
Takhrīj Hadis 

Hadis ini diriwayatkan oleh: 
• Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Adab 
• Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Birr wa al-Ṣilah 
Status hadis: Muttafaq ‘alayh (disepakati al-Bukhari dan Muslim) → ṣaḥīḥ tingkat tertinggi, 

sangat kuat sebagai dasar normatif dan pedagogis. 
 

”Kata Kunci dari Hadis: 
ق  •

ْ
د   berasal dari akar kata → (As-Sidq) الصِّ

َ
ق

َ
 .yang berarti mengatakan kebenaran (ṣadaqa) صَد

Dalam Lisān al-‘Arab, ق
ْ
د  diartikan sebagai ucapan yang sesuai kenyataan, lawan dari الصِّ

dusta.16 
ر  • بِِ

ْ
رَّ  dari akar kata → (Al-Birr) ال

َ
ر  ,berarti berbuat baik, amal saleh. Dalam kamus ,(barra) ب يَِ

ْ
 ال

adalah segala amal yang mendekatkan diri kepada Allah.17 
ذِب •

ى
ك

ْ
  dari akar kata → (Al-Kadhib) ال

َ
ب

َ
ذ

ى
ذِب  ,artinya berbohong. Dalam kamus ,(kadhaba) ك

َ
ك
ْ
 ال

adalah perkataan yang tidak sesuai kenyataan, rekayasa untuk menutupi kebenaran.18 
ور •

ُ
ج

ُ
ف

ْ
رَ  dari akar kata → (Al-Fujūr) ال

َ
ج

َ
 .artinya melanggar batas, berbuat dosa besar ,(fajara) ف

Dalam kamus, الفجور berarti perbuatan maksiat yang membawa kepada kehancuran.19 
 
Asbāb al-Wurūd: 

Para ulama hadis sepakat bahwa hadis tentang kejujuran dan kebohongan ini tidak 
muncul karena satu peristiwa khusus (asbāb al-wurūd al-khāṣṣah), melainkan disampaikan 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم sebagai nasihat moral umum dalam rangka pembinaan akhlak umat. Hadis ini 
tergolong hadis irsyādī–tarbawī, yaitu hadis yang bertujuan memberikan pengarahan dan 
pendidikan moral secara universal.20 

Dengan demikian, Hadis tentang kejujuran tidak memiliki sebab wurūd khusus dalam 
bentuk satu peristiwa tertentu, melainkan disampaikan Rasulullah صلى الله عليه وسلم sebagai nasihat moral 
universal dalam rangka membangun tatanan masyarakat Islam yang berlandaskan kejujuran dan 
integritas. Hadis ini hadir sebagai koreksi terhadap budaya dusta masyarakat jahiliyyah dan 
menegaskan bahwa kejujuran merupakan fondasi pembentukan karakter, iman, dan akhlak 
mulia dalam Islam. 
 
Penjelasan Ulama 
• Imam Ibn Hajar al-Asqalani dalam Fath al-Bari menjelaskan bahwa hadis ini menggambarkan 

dua hal penting: pertama, bahwa kejujuran membawa kepada kebaikan dan akhirnya menuju 
surga, dan kedua, bahwa kebohongan membawa kepada perbuatan dosa dan akhirnya 
berujung pada neraka. Ibn Hajar mengaitkan “kejujuran” dengan sifat luhur yang 
mencerminkan integritas seorang Muslim, di mana seorang Muslim yang jujur akan selalu 
mendekatkan dirinya kepada Allah melalui perbuatan baik dan terhindar dari dosa.21 

• Imam an-Nawawi dalam Syarh Sahih Muslim juga menegaskan bahwa kejujuran adalah 
salah satu karakter utama yang harus dimiliki oleh seorang Muslim. Kejujuran membawa 
seseorang pada kebaikan ( ر بِِ

ْ
 yang mencakup segala bentuk amal saleh, dan amal saleh ini (ال

 
16 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, vol. 10 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 196, s.v. “ṣadaqa/ 

َ
ق
َ
 ”.صَد

17 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, vol. 4 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 58, s.v. “barra/ َّبَر.” 
18 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, vol. 1 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 726, s.v. “kadhaba/ َب

َ
ذ
َ
 ”.ك

19 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, vol. 5 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 312, s.v. “fajara/ َجَر
َ
 ”.ف

20 Muḥammad ‘Ajjāj al-Khaṭīb, Uṣūl al-Ḥadīth: ‘Ulūmuhu wa Muṣṭalaḥuhu (Beirut: Dār al-Fikr, 1989), 301–303. 
21 Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari (Kairo: Dar al-Ma'arifah, 1959), Juz 1,  95. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252 
   

247 
 

membawa kepada surga. Ia mengingatkan bahwa kebohongan adalah pintu utama bagi 
kemaksiatan dan keburukan, yang mengarah pada neraka.22 

 
Analisis Kontekstual: 

Hadis ini lahir dari situasi sosial jahiliyah yang sarat kebohongan dan penipuan. 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم menegaskan bahwa kejujuran adalah jalan menuju kebaikan dan surga, sementara 
dusta adalah jalan menuju kehancuran. Dalam konteks pendidikan karakter, hadis ini sangat 
relevan di era digital saat ini, di mana hoaks, manipulasi informasi, dan budaya “pencitraan” 
sering menjerat generasi muda. Pendidikan karakter berbasis hadis ini mengajarkan kepada 
siswa untuk senantiasa membiasakan diri dengan kejujuran dalam ucapan, tindakan, bahkan 
dalam penggunaan media sosial. Guru mesti menanamkan kejujuran sebagai nilai inti, bukan 
hanya dalam ujian akademik, tetapi juga dalam interaksi sosial dan peraktik kepemimpinan.23  

Dengan demikian, Hadis tentang kejujuran ini lahir dari situasi sosial masyarakat 
jahiliyah yang sarat dengan praktik kebohongan, penipuan, dan manipulasi dalam berbagai 
aspek kehidupan. Rasulullah صلى الله عليه وسلم menegaskan bahwa kejujuran merupakan jalan menuju 
kebaikan dan keselamatan, sedangkan dusta merupakan jalan menuju kerusakan moral dan 
kehancuran. Dalam pandangan penulis, penegasan Nabi صلى الله عليه وسلم ini tidak hanya bersifat korektif 
terhadap realitas sosial masa lalu, tetapi juga memiliki daya relevansi yang sangat kuat dalam 
konteks kehidupan modern, khususnya di era digital saat ini. 

Di tengah maraknya hoaks, manipulasi informasi, dan budaya pencitraan semu di media 
sosial, nilai kejujuran menghadapi tantangan yang semakin kompleks. Generasi muda tidak 
hanya diuji dalam kejujuran akademik, tetapi juga dalam kejujuran identitas, informasi, dan 
representasi diri di ruang digital. Menurut penulis, kondisi ini menunjukkan bahwa pendidikan 
karakter tidak lagi cukup menekankan kejujuran sebatas larangan menyontek atau berbohong 
secara verbal, melainkan harus diarahkan pada pembentukan integritas pribadi yang konsisten 
antara ucapan, tindakan, dan jejak digital. 

Oleh karena itu, pendidikan karakter berbasis hadis ini mengajarkan bahwa kejujuran 
harus dibiasakan secara menyeluruh, mencakup kejujuran dalam berkata, bertindak, mengambil 
keputusan, serta menggunakan media sosial secara bertanggung jawab. Dalam pandangan 
penulis, guru memiliki peran strategis sebagai teladan moral yang menanamkan kejujuran 
sebagai nilai inti (core value) dalam proses pendidikan. Kejujuran perlu diinternalisasikan tidak 
hanya dalam konteks evaluasi akademik, tetapi juga dalam interaksi sosial, kerja sama, serta 
praktik kepemimpinan peserta didik, sehingga terbentuk generasi yang beriman, berintegritas, 
dan berkarakter kuat di tengah tantangan zaman. 
 
Hadis tentang Kesabaran 
Teks Arab: 

 
َ
ي سَل نَِ

َ
بِ، وَعَنْ أ مُسَيَّ

ْ
، عَنْ مَالِكٍ، عَنْ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ ال

َ
مَة

َ
ِ بْنُ مَسْل

َّ
 اللَّ

ُ
ا عَبْد

َ
ن
َ
ث
َّ
حْمَنِ  حَد  بْنِ عَبْدِ الرَّ

َ
مَة

الَ 
َ
ِ صلى الله عليه وسلم ق

َّ
 رَسُولَ اللَّ

َّ
ن
َ
 أ
ُ
ه
ْ
ن ُ عَ

َّ
َ اللَّ ي ِ

 رَض 
َ
رَيْرَة

ُ
ي ه نَِ

َ
نْ أ اهُ، عَ َ يََ

ْ
خ
َ
هُمَا أ

َّ
ن
َ
 :أ

 
ى

ولَ
ُ ْ
مَةِ الْ

ْ
د  الصَّ

َ
د

ْ
ُ عِن بِْ مَا الصَّ

َّ
 . إِن

(al-bukhari)24 
Hadis: 
“Telah menceritakan kepada kami Abdullah bin Maslamah, dari Malik, dari Ibn Syihab, dari Sa‘id 
bin al-Musayyib dan dari Abu Salamah bin Abdurrahman, bahwa keduanya mengabarkan 
kepadanya, dari Abu Hurairah radhiyallahu ‘anhu, bahwa Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 
“Sesungguhnya kesabaran (yang sempurna) adalah pada pukulan pertama tertimpa musibah.” 
 
Takhrīj Hadis 

 
22 Imam an-Nawawi, Syarh Sahih Muslim (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), Juz 1, 27. 
23 Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari, vol. 10 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1379 H), 471. 
24 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Jana’iz, no. 1283; Muslim, Sahih Muslim, Kitab al-Jana’iz, no. 926. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252 
   

248 
 

Hadis ini diriwayatkan oleh: 
• Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Janā’iz 
• Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Janā’iz 

Status hadis: Muttafaq ‘alayh → ṣaḥīḥ dengan otoritas tertinggi, sangat kuat sebagai 
dasar pendidikan moral dan karakter. 
 
Kata Kunci dari Hadis: 
بِْ  • َ  dari akar kata → (As-Sabr) الصَّ   .menahan diri :(ṣabara) صَبَِ
Dalam kamus,  َالصي adalah keteguhan hati dalam menghadapi kesulitan.25 
مَة •

ْ
د مَ  dari akar kata → (al-Ṣadmah) الصَّ

َ
  .benturan :(ṣadama) صَد

Dalam kamus, الصدمة berarti musibah yang datang tiba-tiba.26 
•  

ى
ولَ

ُ
ل dari akar kata → (al-Ūlā) الْ وَّ

ى
  .yang pertama :(awwal) أ

Dalam kamus, dipakai untuk menunjukkan permulaan.27 
 
Asbāb al-Wurūd: 

Hadis tentang kesabaran ini disampaikan oleh Nabi صلى الله عليه وسلم dalam konteks peristiwa konkret, 
yaitu ketika beliau melewati seorang wanita yang sedang meratap di kuburan anaknya. 
Rasulullah  صلى الله عليه وسلم menasihatinya agar bersabar dan bertakwa kepada Allah. Namun, wanita tersebut 
tidak mengetahui bahwa yang menegurnya adalah Rasulullah صلى الله عليه وسلم, sehingga ia menolak nasihat 
tersebut dengan mengatakan bahwa musibah yang menimpanya tidak dirasakan oleh orang lain. 
Setelah diberi tahu bahwa yang menasihatinya adalah Nabi صلى الله عليه وسلم, wanita itu merasa malu dan 
menyesal atas sikapnya.28 

Dari peristiwa inilah Rasulullah  صلى الله عليه وسلم kemudian menegaskan prinsip moral yang sangat 
penting dengan sabdanya: “Innamā al-ṣabru ‘inda al-ṣadmat al-ūlā” (sesungguhnya kesabaran 
yang sempurna adalah pada saat pertama kali tertimpa musibah). Hadis ini menunjukkan bahwa 
nilai sabar dalam Islam tidak diukur dari kemampuan seseorang bertahan setelah waktu berlalu 
dan emosi mereda, melainkan dari reaksi awal ketika musibah datang, yakni kemampuan 
mengendalikan diri, lisan, dan sikap pada momen paling berat secara emosional.29 
 
Penjelasan Ulama 
• Imam al-Qurtubi dalam al-Jami' li-Ahkam al-Qur'an menjelaskan bahwa kesabaran dalam 

Islam bukan hanya bertahan menghadapi penderitaan, tetapi juga mencakup sabar dalam 
menjaga iman, sabar dalam berbuat baik, dan sabar dalam menghadapi cobaan. Kesabaran 
adalah sifat yang memberikan kekuatan mental dan spiritual untuk tetap tegar dalam 
menghadapi ujian kehidupan.30 

• Imam Ibn Rajab al-Hanbali dalam Jami' al-Ulum wa al-Hikam menjelaskan bahwa sabar 
adalah kualitas yang mendekatkan seseorang kepada Allah. Beliau mengaitkan kesabaran 
dengan ketaatan dalam beribadah dan menghindari kemaksiatan, serta dalam menghadapi 
musibah dengan tetap senantiasa bersyukur. Kesabaran, menurutnya, adalah langkah 
pertama untuk mendapatkan kemenangan baik di dunia maupun di akhirat.31 

 
Analisis Kontekstual: 

Peristiwa wanita yang meratap di kuburan menunjukkan bahwa kesabaran sejati terlihat 
dari respon pertama saat mendapat cobaan. Dalam pendidikan, nilai sabar menjadi penting 

 
25 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, vol. 7 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 351, s.v. “ṣabara/ َ  ”.صَيََ
26 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, vol. 7 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 89, s.v. “ṣadama/ َم

َ
 ”.صَد

27 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, vol. 1 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 143, s.v. “awwalu/ل وَّ
َ
 ”.أ

28 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Janā’iz, Bāb al-Ṣabr ‘inda al-Ṣadmah al-Ūlā; Muslim ibn al-Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim, 
Kitāb al-Janā’iz, Bāb fī al-Ṣabr ‘inda al-Ṣadmah al-Ūlā. 
29 Yaḥyā ibn Sharaf al-Nawawī, Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Juz II (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.t.), 15–17. 
30 Al-Qurtubi, al-Jami' li-Ahkam al-Qur'an (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2006), Juz 10, 212. 
31 Ibn Rajab al-Hanbali, Jami' al-Ulum wa al-Hikam (Beirut: Dar al-Fikr, 2003), 75. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252 
   

249 
 

untuk membentuk ketangguhan. Generasi muda saat ini sering menghadapi tekanan akademik, 
persaingan kerja, maupun masalah pribadi. Hadis ini setidaknya mengajarkan kepada siswa agar 
tidak ber-larut dalam emosi atau keputusasaan saat pertama kali menghadapi kegagalan, 
tentunya hal ini dapat melatih diri untuk tetap tenang, ikhlas, dalam menghadapi ujian hidup. 
Guru dan pendidik dapat menanamkan kesabaran melalui pembiasaan disiplin, latihan 
menghadapi tantangan, serta membangun mental agar tidak mudah menyerah.32 

Dengan demikian, hadis ini memberikan penegasan penting bahwa sabar tidak dapat 
dipahami sebagai sikap pasif atau bentuk kepasrahan tanpa kesadaran, melainkan sebagai 
karakter moral yang aktif dan reflektif. Nilai kesabaran justru diuji pada saat pertama kali 
seseorang berhadapan dengan ujian, ketika emosi masih dominan dan tekanan psikologis 
berada pada titik tertinggi. Pada fase inilah kesadaran iman berperan menentukan arah respons 
seseorang, apakah ia mampu mengendalikan diri atau justru larut dalam reaksi emosional yang 
destruktif. Oleh karena itu, kesabaran yang lahir sejak awal ujian mencerminkan kematangan 
spiritual sekaligus kedewasaan moral, karena menunjukkan keberhasilan internalisasi nilai iman 
dalam kepribadian. Dalam pandangan penulis, karakter sabar semacam ini merupakan indikator 
penting keberhasilan pendidikan moral dan spiritual dalam Islam, sebab ia tidak hanya tampak 
dalam wacana normatif, tetapi hadir nyata dalam sikap dan perilaku individu saat menghadapi 
situasi paling sulit dalam hidupnya. 
 
Hadis tentang Rasa Hormat dan Empati 
Teks Arab: 
 

 
َ
وبُ، عَنْ ق يُّ

َ
ا أ
َ
ن
َ
ث
َّ
الَ: حَد

َ
، ق ُّ ي ِ

ف 
َ
ق
َّ
ابِ الث

َّ
وَه

ْ
 ال
ُ
ا عَبْد

َ
ن
َ
ث
َّ
الَ: حَد

َ
، ق ي َّ

َ
مُث
ْ
 بْنُ ال

ُ
د ا مُحَمَّ

َ
ن
َ
ث
َّ
الَ حَد

َ
ِّ صلى الله عليه وسلم ق ي يَِ

َّ
سِ بْنِ مَالِكٍ، عَنِ الن

َ
ن
َ
، عَنْ أ

َ
ة
َ
اد
َ
ت  

سِهِ :
ْ
ف

َ
حِبُّ لِن

ُ
خِيهِ مَا ي

َ
حِبَّ لِْ

ُ
 ي

َّ
تَّ

َ
مْ ح

ُ
ك

ُ
د

َ
ح

ى
 أ

ُ
مِن

ْ
ؤ

ُ
 ي

َ
 .لَ

(HR. Bukhari).33 
 
Hadis: 

“Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin al-Muthanna, ia berkata: Telah 
menceritakan kepada kami ‘Abd al-Wahhab al-Tsaqafi, ia berkata: Telah menceritakan kepada 
kami Ayyub, dari Qatadah, dari Anas bin Malik, dari Nabi صلى الله عليه وسلم, beliau bersabda: ‘Tidak beriman 
salah seorang dari kalian hingga ia mencintai untuk saudaranya apa yang ia cintai untuk dirinya 
sendiri.’” 
 
Takhrīj Hadis 

Hadis ini diriwayatkan oleh: 
• Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Īmān 
• Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Īmān 

Status hadis: Muttafaq ‘alayh → ṣaḥīḥ dengan otoritas tertinggi; sangat kuat sebagai 
dasar normatif pendidikan karakter. 
 
Kata Kunci dari Hadis: 
  dari akar kata → (al-Īmān) الإيمان •

َ
  .percaya :(āmana) آمَن

Dalam kamus, الإيمان adalah keyakinan teguh kepada Allah dan rukun iman.34 
حِبر  •

ُ
بَّ  dari akar kata → (yuḥibb) ي

َ
  .cinta :(ḥabba) ح

Dalam kamus,  الحبر adalah kecenderungan hati yang mendalam.35 
خِيهِ  •

ى
خ  dari akar kata → (akhīhi) أ

ى
  .saudara :(akh) أ

 
32 Muslim ibn al-Hajjaj, Sahih Muslim, Kitab al-Jana’iz, no. 926; Ibn Rajab al-Hanbali, Jami‘ al-‘Ulum wa al-Hikam 
(Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1999), 224. 
33 Muslim, Sahih Muslim, Kitab al-Iman, no. 45. 
34 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, vol. 13 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 23, s.v. “āmana/ َآمَن.” 
35 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, vol. 4 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 178, s.v. “ḥabba/ َّحَب.” 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252 
   

250 
 

Dalam kamus, أخ dipakai untuk saudara kandung maupun sesama umat.36 
سِهِ  •

ْ
ف

َ
س  dari akar kata → (nafsihi) ن

ْ
ف

َ
  .jiwa/diri :(nafs) ن

Dalam kamus, النفس berarti hakikat diri manusia, jasmani maupun ruhani.37 
 
Asbāb al-Wurūd 

Para ulama hadis menjelaskan bahwa hadis “tidak sempurna iman seseorang hingga ia 
mencintai untuk saudaranya apa yang ia cintai untuk dirinya sendiri” tidak memiliki sebab wurūd 
yang spesifik dalam bentuk satu peristiwa tunggal. Hadis ini termasuk kategori hadis irsyādī–
tarbawī (bersifat pengarahan dan pendidikan), yang disampaikan Rasulullah صلى الله عليه وسلم sebagai prinsip 
dasar (qa‘idah kulliyyah) dalam pembinaan akhlak sosial umat Islam.38 Hadis ini muncul dalam 
konteks pembinaan masyarakat Islam awal yang sedang dibangun oleh Rasulullah صلى الله عليه وسلم di 
Madinah. Pada masa itu, umat Islam berasal dari latar belakang sosial yang beragam baik dari 
kalangan Muhājirīn dan Anṣār, maupun dari perbedaan kabilah, status ekonomi, dan kebiasaan 
pra-Islam yang berpotensi menimbulkan konflik sosial, egoisme, dan sikap eksklusif.39  

Rasulullah  صلى الله عليه وسلم menyampaikan hadis ini sebagai prinsip moral universal untuk menata 
hubungan sosial umat Islam agar berdiri di atas fondasi ukhuwah, keadilan, dan empati. Hadis 
ini tidak ditujukan pada peristiwa individual tertentu, melainkan sebagai pedoman umum 
(qa‘idah kulliyyah) dalam kehidupan bermasyarakat. Karena itu, para ulama menegaskan bahwa 
hadis ini termasuk hadis yang bersifat ta‘līmī–tarbawī (edukatif dan pedagogis), bukan reaktif 
terhadap satu kejadian khusus.40 
 
Penjelasan Ulama 
• Imam Ibnu Hajar dalam Fatḥ al-Bārī bi Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī Ungkapan “lā yu’minu 

aḥadukum” menurut para ulama bukan penafian iman secara mutlak, melainkan penafian 
kesempurnaan iman (nafyu kamāl al-īmān). Penjelasan ini ditegaskan oleh imam Ibun Ḥajar 
al-‘Asqalānī, bahwa maksud hadis adalah dorongan moral agar iman tidak berhenti pada 
dimensi batin dan ritual, tetapi melahirkan implikasi sosial berupa empati dan keadilan.41 

• Imam al-Nawawi dalam Syarh Sahih Muslim menjelaskan bahwa hadis ini mengajarkan kita 
untuk menanamkan rasa empati dan kasih sayang kepada sesama Muslim. Iman yang 
sempurna tercermin dalam perilaku yang memprioritaskan kebaikan untuk orang lain, 
sebagaimana kita menginginkan yang terbaik untuk diri kita sendiri. Hadis ini tidak hanya 
mendorong kita untuk mencintai sesama, tetapi juga mengajarkan pentingnya berbagi, 
berbela rasa, dan mengutamakan kepentingan orang lain.42 

• Imam al-Ghazali dalam Ihya' Ulum al-Din menegaskan bahwa mencintai orang lain 
sebagaimana kita mencintai diri sendiri adalah bentuk pembersihan jiwa dari sifat egois dan 
materialistis. Beliau menekankan bahwa empati dan kasih sayang yang mendalam ini 
membawa seseorang lebih dekat kepada Allah dan menunjukkan kemuliaan akhlak.43 

• Imam Ibn al-Qayyim dalam Madarij al-Salikin mengatakan bahwa rasa empati ini juga dapat 
diterapkan dalam membangun solidaritas sosial di masyarakat. Menumbuhkan rasa kasih 
sayang dan saling membantu antara sesama adalah bagian dari ajaran Islam yang sangat 
menekankan kesejahteraan bersama dan persatuan umat.44 

 
Analisis Kontekstual:  

 
36 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, vol. 1 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 254, s.v. “akh/خ

َ
 ”.أ

37 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, vol. 6 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), 214, s.v. “nafs/س
ْ
ف
َ
 ”.ن

38 Muḥammad ‘Ajjāj al-Khaṭīb, Uṣūl al-Ḥadīth: ‘Ulūmuhu wa Muṣṭalaḥuhu (Beirut: Dār al-Fikr, 1989), 301–303. 
39 W. Montgomery Watt, Muhammad at Medina (Oxford: Oxford University Press, 1956), 221–225. 
40 Muḥammad ‘Ajjāj al-Khaṭīb, Uṣūl al-Ḥadīth: ‘Ulūmuhu wa Muṣṭalaḥuhu (Beirut: Dār al-Fikr, 1989), 301–303. 
41 Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī bi Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz I (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1379 H), 60–61. 
42 Imam an-Nawawi, Syarh Sahih Muslim (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), Juz 1, 27. 
43 Al-Ghazali, Ihya' Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2000), Juz 2, 143. 
44 Ibn al-Qayyim, Madarij al-Salikin (Beirut: Dar al-Fikr, 2001), Juz 2, 112. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252 
   

251 
 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم menegaskan bahwa iman tidak sempurna tanpa adanya empati dan cinta 
kepada sesama. Pesan ini sangat relevan dengan tantangan sosial modern, seperti maraknya 
individualisme, intoleransi, dan diskriminasi. Pendidikan karakter yang berbasis hadis ini 
menanamkan kesadaran bahwa menghargai perbedaan dan peduli terhadap orang lain adalah 
bagian dari iman. Di sekolah, guru dapat mengintegrasikan nilai empati melalui kerja sama 
kelompok, program bakti sosial, dan pembiasaan berbagi. Hal ini sejalan dengan prinsip 
Moderasi Beragama yang mendorong sikap toleran, adil, dan penuh kasih sayang dalam 
masyarakat multikultural.45  

Dengan demikian, pendidikan karakter yang berbasis hadis ini berfungsi sebagai koreksi 
terhadap pemahaman keagamaan yang sempit dan eksklusif. Hadis tersebut menanamkan 
kesadaran bahwa menghargai perbedaan, menumbuhkan empati, dan peduli terhadap 
kesejahteraan orang lain merupakan bagian integral dari iman itu sendiri. Dengan demikian, 
iman tidak hanya dimaknai sebagai keyakinan personal, tetapi sebagai kekuatan moral yang 
mendorong sikap inklusif, adil, dan humanis dalam kehidupan bermasyarakat. 

Di lingkungan sekolah, nilai empati ini dapat diinternalisasikan secara konkret melalui 
pembelajaran kolaboratif, kerja sama kelompok yang heterogen, program bakti sosial, serta 
pembiasaan berbagi dan saling menolong. Menurut penulis, praktik-praktik pedagogis semacam 
ini tidak hanya membentuk kepekaan sosial peserta didik, tetapi juga melatih mereka untuk 
hidup berdampingan secara harmonis dalam realitas yang plural. Pendekatan ini sejalan dengan 
prinsip Moderasi Beragama, yang menekankan keseimbangan antara komitmen keagamaan 
dan penghormatan terhadap kemanusiaan, sehingga melahirkan sikap toleran, adil, dan penuh 
kasih sayang dalam masyarakat multikultural. 
 
Hasil  

Berdasarkan hasil kajian hadis tematik tentang pendidikan karakter dan moral, dapat 
disimpulkan bahwa hadis Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم merupakan sumber normatif sekaligus pedagogis 
yang sangat kuat dalam pembentukan karakter manusia. Hadis tidak hanya menetapkan standar 
moral tentang baik dan buruk, tetapi juga mengarahkan proses internalisasi nilai melalui 
keteladanan, pembiasaan, dan penguatan sikap hidup yang konsisten. Nilai-nilai karakter utama 
seperti kejujuran, kesabaran, empati, kasih sayang sosial, tanggung jawab, dan rasa hormat 
menempati posisi sentral dalam ajaran hadis sebagai fondasi pembentukan kepribadian Muslim 
yang utuh. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), pendidikan karakter berbasis hadis 
menegaskan bahwa moral berperan sebagai sumber nilai, sementara karakter merupakan 
tujuan akhir pendidikan. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak cukup berhenti pada transmisi 
pengetahuan keagamaan secara kognitif, melainkan harus diarahkan pada proses internalisasi 
nilai moral yang terwujud dalam perilaku nyata peserta didik. Keberhasilan PAI dengan demikian 
tidak hanya diukur dari penguasaan materi keagamaan, tetapi dari sejauh mana nilai-nilai Islam 
terejawantahkan dalam karakter dan tindakan peserta didik dalam kehidupan sehari-hari, baik 
di lingkungan sekolah, keluarga, maupun masyarakat. 

Lebih jauh, integrasi pendidikan karakter berbasis hadis memiliki relevansi strategis 
dalam konteks pendidikan nasional Indonesia. Nilai-nilai profetik dalam hadis memiliki 
keselarasan yang kuat dengan prinsip Moderasi Beragama dan nilai-nilai Pancasila, terutama 
dalam aspe kemanusiaan, persatuan, musyawarah, dan keadilan sosial. Integrasi ini 
menunjukkan bahwa pendidikan karakter berbasis hadis tidak hanya relevan secara teologis dan 
pedagogis, tetapi juga kontekstual sebagai strategi penguatan moral dan pembentukan karakter 
bangsa Indonesia yang religius, toleran, dan berkeadaban. Dengan demikian, pendidikan 
karakter berbasis hadis dapat menjadi kontribusi penting bagi pembangunan sumber daya 
manusia Indonesia yang bermoral, berintegritas, dan mampu hidup harmonis dalam masyarakat 
Indonesia yang plural. 

 
45Yahya ibn Sharaf al-Nawawi, Syarh Sahih Muslim, vol. 1 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1996), 74. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252 
   

252 
 

4. Kesimpulan 
Berdasarkan hasil kajian hadis tematik tentang pendidikan karakter dan moral, dapat 

disimpulkan bahwa hadis Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم merupakan sumber normatif sekaligus pedagogis 
yang sangat kuat dalam pembentukan karakter manusia. Hadis tidak hanya menetapkan standar 
moral tentang baik dan buruk, tetapi juga mengarahkan proses internalisasi nilai melalui 
keteladanan, pembiasaan, dan penguatan sikap hidup yang konsisten. Nilai-nilai karakter utama 
seperti kejujuran, kesabaran, empati, kasih sayang sosial, tanggung jawab, dan rasa hormat 
menempati posisi sentral dalam ajaran hadis sebagai fondasi pembentukan kepribadian Muslim 
yang utuh. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), pendidikan karakter berbasis hadis 
menegaskan bahwa moral berperan sebagai sumber nilai, sementara karakter merupakan 
tujuan akhir pendidikan. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak cukup berhenti pada transmisi 
pengetahuan keagamaan secara kognitif, melainkan harus diarahkan pada proses internalisasi 
nilai moral yang terwujud dalam perilaku nyata peserta didik. Keberhasilan PAI dengan demikian 
tidak hanya diukur dari penguasaan materi keagamaan, tetapi dari sejauh mana nilai-nilai Islam 
terejawantahkan dalam karakter dan tindakan peserta didik dalam kehidupan sehari-hari, baik 
di lingkungan sekolah, keluarga, maupun masyarakat. 

Lebih jauh, integrasi pendidikan karakter berbasis hadis memiliki relevansi strategis 
dalam konteks pendidikan nasional Indonesia. Nilai-nilai profetik dalam hadis memiliki 
keselarasan yang kuat dengan prinsip Moderasi Beragama dan nilai-nilai Pancasila, terutama 
dalam aspe kemanusiaan, persatuan, musyawarah, dan keadilan sosial. Integrasi ini 
menunjukkan bahwa pendidikan karakter berbasis hadis tidak hanya relevan secara teologis dan 
pedagogis, tetapi juga kontekstual sebagai strategi penguatan moral dan pembentukan karakter 
bangsa Indonesia yang religius, toleran, dan berkeadaban. Dengan demikian, pendidikan 
karakter berbasis hadis dapat menjadi kontribusi penting bagi pembangunan sumber daya 
manusia Indonesia yang bermoral, berintegritas, dan mampu hidup harmonis dalam masyarakat 
Indonesia yang plural. 
 
Referensi 
Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam: A Framework for an 

Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC, 1999. 
Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1992. 
Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad ibn Muḥammad. Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār al-Fikr, 2004. 
Al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf. Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 2002. 
Durkheim, Émile. Moral Education: A Study in the Theory and Application of the Sociology of 

Education. Translated by Everett K. Wilson and Herman Schnurer. New York: Free Press, 
1961. 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Aḥmad ibn ‘Alī. Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār al-
Ma‘rifah, 1997. 

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Muḥammad ibn Abī Bakr. Madārij al-Sālikīn. Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1996. 

Ibn Rajab al-Ḥanbalī, ‘Abd al-Raḥmān ibn Aḥmad. Jāmi‘ al-‘Ulūm wa al-Ḥikam. Kairo: Maktabah 
al-Tawfīqiyyah, 2001. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama RI, 2019. Repository Raden Fatah+1 

Kohlberg, Lawrence. Essays on Moral Development, Volume I: The Philosophy of Moral 
Development. San Francisco: Harper & Row, 1981. 

Lickona, Thomas. Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 
Responsibility. New York: Bantam Books, 1991. 

Madjid, Nurcholish. Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan, 1987. 
Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Qushayrī. Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1991. 
Nasution, Harun. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2011. 

https://repository.radenfatah.ac.id/27199/1/BUKU%20MODERASI%20BERAGAMA%20-%20DR%20ISMAIL%20MAg.pdf?utm_source=chatgpt.com

