Wk

JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan
Volume 7 No 1 Halaman 242-252

Character and Moral Education in Thematic Hadith Studies

Pendidikan Karakter dan Moral dalam Kajian Hadis Tematik

Ahmad Fagihuddin?, llyas?, Alfiah3, M. Dliyaul Abrar®
Pasca Sarjana UIN Suska Riau#34
Email: fagihuddin31@gmail.com?, ilyashusti.pps@gmail.com?, alfiah@uin-suska.ac.id?,
abrarchanna30@gmail.com*

*Corresponding Author

Received : 15 November 2025, Revised : 20 December 2025, Accepted : 12 January 2026

ABSTRACT

Character and moral education constitutes the core objective of the Prophetic mission and a fundamental
pillar of Islamic education. In the context of globalization and digital transformation, character education
faces serious challenges related to the weakening of moral internalization and exemplary conduct. This
study aims to examine the concept of character and moral education in the Prophetic traditions (hadith)
and its relevance to contemporary Islamic education. Employing a thematic hadith approach (mawdi‘),
the study analyzes selected traditions from authoritative primary sources, particularly Sahih al-Bukhari
and Sahih Muslim, by examining key terms, contextual backgrounds, and classical commentaries. The
findings reveal that hadith conceptualizes character as the internalization of moral values manifested
through consistent habits and concrete actions, emphasizing honesty, patience, empathy, social
compassion, and respect. These values integrate spiritual, personal, and social dimensions, making them
applicable to Islamic religious education through role modeling, habituation, and school culture. The study
concludes that hadith-based character education plays a strategic role in strengthening religious
moderation and forming individuals with integrity and noble character within Indonesia’s pluralistic
society.

Keywords: Hadith,; Character Education; Moral Education; Islamic Education.

ABSTRAK

Pendidikan karakter dan moral merupakan tujuan fundamental ajaran Islam dan inti dari risalah kenabian.
Dalam perspektif hadis, pembentukan karakter tidak hanya diarahkan pada pemahaman norma moral,
tetapi pada internalisasi nilai akhlak yang terwujud dalam perilaku nyata. Penelitian ini bertujuan
menganalisis pendidikan karakter dan moral dalam perspektif hadis tematik dengan menelaah nilai-nilai
profetik yang relevan bagi penguatan pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif melalui metode kajian hadis tematik (mawdi‘l) terhadap hadis-hadis yang berkaitan
dengan kejujuran, kesabaran, empati, dan tanggung jawab, dengan merujuk pada sumber primer yang
otoritatif seperti Sahih al-Bukhdri dan Sahih Muslim. Analisis dilakukan melalui penelusuran makna kunci,
konteks penyampaian hadis, serta penjelasan ulama syarah. Hasil kajian menunjukkan bahwa hadis
memandang karakter sebagai manifestasi nilai moral yang terinternalisasi secara berkelanjutan melalui
keteladanan dan pembiasaan. Pendidikan karakter berbasis hadis memiliki relevansi strategis dalam
penguatan moral peserta didik serta pembentukan karakter bangsa yang religius, toleran, dan
berkeadaban dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk.

Kata Kunci: Hadis; Pendidikan Karakter; Moral; Perspektif Hadis; Pendidikan Islam.

1. Pendahuluan

Pendidikan karakter dan moral merupakan inti ajaran Islam sekaligus tujuan
fundamental risalah kenabian. Dalam perspektif hadis, pendidikan tidak hanya diarahkan pada
penguasaan norma moral secara kognitif, tetapi pada proses internalisasi nilai-nilai akhlak yang
membentuk kepribadian dan tercermin dalam perilaku nyata. Rasulullah & diutus bukan
semata-mata sebagai penyampai hukum, melainkan sebagai pendidik yang menanamkan nilai
melalui keteladanan, pembiasaan, dan pembinaan akhlak umat. Oleh karena itu, hadis Nabi

http.//journal.al-matani.com/index.php/jkip/index


mailto:faqihuddin31@gmail.com1
mailto:ilyashusti.pps@gmail.com2
mailto:%20alfiah@uin-suska.ac.id
mailto:abrarchanna30@gmail.com4

JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252

Muhammad # memuat perspektif normatif dan pedagogis yang komprehensif tentang
pendidikan karakter, mencakup dimensi spiritual, personal, dan sosial. Dalam konteks
pendidikan Islam kontemporer, pengkajian pendidikan karakter dan moral dalam perspektif
hadis tematik menjadi sangat relevan sebagai landasan konseptual untuk merespons tantangan
degradasi moral, krisis keteladanan, serta kebutuhan pembentukan karakter peserta didik yang
beriman, berintegritas, dan berkeadaban.

Tujuan Penelitian

1. Mengidentifikasi hadis-hadis yang memuat tentang pendidikan karakter dan moral dalam
Islam.

2. Menganalisis nilai-nilai pendidikan karakter yang terkandung dalam hadis-hadis tersebut.

3. Mengkaji integrasi pendidikan karakter berbasis hadis dengan konsep pendidikan di
Indonesia sebagai strategi penguatan moral dan pembentukan karakter bangsa.

2. Metodologi

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian hadis tematik
(mawd0). Data penelitian berupa hadis-hadis Nabi Muhammad & yang berkaitan dengan
pendidikan karakter dan moral, yang dihimpun dari sumber primer hadis otoritatif, terutama
Sahih al-Bukhari dan Sahih Muslim.

Analisis data dilakukan dengan mengelompokkan hadis berdasarkan tema karakter,
kemudian menelaah makna kunci hadis, konteks penyampaian, serta penjelasan ulama syarah
untuk memperoleh pemahaman normatif dan aplikatif. Pendekatan ini digunakan untuk
menggali perspektif hadis tentang pendidikan karakter dan moral serta relevansinya dengan
konteks pendidikan Islam kontemporer di Indonesia.

3. Hasil dan Pembahasan

Pendidikan karakter dalam hadis sangat menekankan pada nilai-nilai seperti kejujuran,
kesabaran, keikhlasan, rasa hormat, dan kebajikan dalam berinteraksi dengan sesama. Berikut
adalah beberapa contoh hadis yang mengajarkan karakter dan moral dalam Islam:

Pengertian Karakter

Istilah karakter berasal dari bahasa Yunani kharaktér yang bermakna tanda, ciri khas,
atau watak yang membedakan seseorang dari individu lainnya. Dalam kajian pendidikan,
karakter dipahami sebagai kumpulan nilai moral yang terinternalisasi dalam diri seseorang dan
tercermin secara konsisten dalam sikap, ucapan, serta perilaku sehari-hari.t

Thomas Lickona menjelaskan bahwa karakter yang baik (good character) mencakup tiga
unsur utama, yaitu pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral (moral feeling), dan
tindakan moral (moral action).? Dengan demikian, karakter tidak berhenti pada pemahaman
nilai, tetapi menuntut realisasi nyata dalam perilaku.

Dalam perspektif Islam, karakter memiliki kesepadanan makna dengan konsep akhlak.
Al-Ghazali mendefinisikan akhlak sebagai keadaan jiwa yang menetap (hay’ah rasikhah fi al-
nafs) yang darinya lahir perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan pemikiran dan
pertimbangan panjang.? Definisi ini menunjukkan bahwa karakter dalam Islam bersifat internal,
stabil, dan reflektif dalam tindakan.

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAl), pendidikan karakter diarahkan pada
pembentukan akhlaqg al-karimah yang berlandaskan keimanan dan ketakwaan kepada Allah
SWT. Pendidikan karakter dalam PAI tidak hanya berfungsi sebagai transmisi nilai moral, tetapi

1 Kevin Ryan and Karen E. Bohlin, Building Character in Schools (San Francisco: Jossey-Bass, 1999), 5.

2Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibility (New York: Bantam
Books, 1991), 51.

3 Abu Hamid al-Ghazali, thya’ ‘Uldm al-Din, Juz Ill (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, t.t.), 53.

243



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252

sebagai proses pembiasaan dan pembentukan kepribadian Islami yang utuh. Oleh karena itu,
tujuan PAI tidak hanya mencetak peserta didik yang cerdas secara intelektual, tetapi juga
berkepribadian Islami yang tercermin dalam sikap religius, jujur, disiplin, tanggung jawab, dan
kepedulian sosial dalam kehidupan sehari-hari.*

Pengertian Moral

Secara etimologis, kata moral berasal dari bahasa Latin mos atau mores yang berarti
adat kebiasaan atau tata nilai yang hidup dalam masyarakat. Moral merujuk pada seperangkat
norma yang digunakan untuk menilai apakah suatu perilaku dianggap baik atau buruk, benar
atau salah, layak atau tidak layak.> Dengan demikian, moral berfungsi sebagai standar normatif
yang mengatur perilaku individu dalam kehidupan sosial.

Emile Durkheim memandang moral sebagai sistem aturan kolektif yang berfungsi
menjaga keteraturan sosial serta membentuk kesadaran individu agar selaras dengan nilai dan
norma masyarakat tempat ia hidup.® Sementara itu, Lawrence Kohlberg menempatkan moral
sebagai hasil perkembangan kognitif individu, khususnya dalam kemampuan memahami prinsip
keadilan dan mengambil keputusan etis secara rasional.”’Kedua pandangan ini menunjukkan
bahwa moral dalam perspektif Barat sangat dipengaruhi oleh konteks sosial dan perkembangan
rasional manusia.

Dalam prespektif Islam, konsep moral tidak semata-mata bersumber dari kesepakatan
sosial, tetapi berakar pada wahyu, yaitu Al-Qur’an dan Hadis. Moral Islam bersifat transendental
dan normatif, karena standar baik dan buruk ditentukan oleh perintah dan larangan Allah SWT.
Oleh sebab itu, moral dalam Islam tidak bersifat relatif, melainkan memiliki orientasi nilai yang
jelas menuju kemaslahatan manusia (maslahah) dan kebahagiaan kehidupan dunia serta
akhirat.®

Dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAl) di sekolah dan madrasah, pendidikan
moral diwujudkan melalui penanaman nilai-nilai keislaman seperti kejujuran (sidq), amanah,
keadilan, kasih sayang, dan pengendalian diri. Nilai-nilai tersebut tidak hanya diajarkan secara
kognitif, tetapi diinternalisasikan melalui keteladanan, pembiasaan, dan budaya sekolah agar
berkembang menjadi karakter yang kokoh dalam diri peserta didik. Dengan demikian,
pendidikan moral dalam PAI berfungsi sebagai fondasi pembentukan kepribadian Islami yang
utuh dan berkelanjutan.’

Integrasi pendidikan berbasis hadis sebagai strategi penguatan moral dan pembentukan
karakter.

Karakter dan moral memiliki keterkaitan yang erat, namun berbeda secara konseptual.
Moral berfungsi sebagai standar normatif yang menentukan ukuran baik dan buruk serta
menjadi dasar penilaian terhadap perilaku manusia, sedangkan karakter merupakan manifestasi
konkret dari nilai-nilai moral yang telah terinternalisasi secara mendalam dalam kepribadian dan
tercermin secara konsisten dalam tindakan nyata. Dalam perspektif Islam, relasi antara moral
dan karakter dipertegas melalui hadis Nabi Muhammad #8 yang tidak hanya menetapkan norma
etis secara verbal, tetapi juga mengarahkan proses pembentukan karakter melalui keteladanan
dan pembiasaan. Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Abu Hamid al-Ghazali yang

4 Baidarus Baidarus dan Radhiyatul Fithri, “Implementation of Growth Mindset in Islamic Education and Its Impact on
Character Development,” Potensia: Journal of Islamic Education 10, no. 2 (2024): 215-217, UIN Sultan Syarif Kasim
Riau.

5 John Deigh, An Introduction to Ethics (Cambridge: Cambridge University Press, 2010), 12.

6 Emile Durkheim, Moral Education (New York: Free Press, 1961), 19-21.

7 Lawrence Kohlberg, Essays on Moral Development, Vol. I: The Philosophy of Moral Development (San Francisco:
Harper & Row, 1981), 17-18.

8 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013), 9-11.

9 Baidarus Baidarus dan Radhiyatul Fithri, “Implementation of Growth Mindset in Islamic Education and Its Impact on
Character Development,” Potensia: Journal of Islamic Education 10, no. 2 (2024): 216218, UIN Sultan Syarif Kasim
Riau.

244



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252

mendefinisikan akhlak sebagai keadaan jiwa yang menetap (hay’ah rasikhah fi al-nafs), sehingga
melahirkan perbuatan secara spontan tanpa paksaan.’® Dengan demikian, pendidikan karakter
berbasis hadis menekankan internalisasi nilai moral sebagai fondasi pembentukan kepribadian
yang berkelanjutan.

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAl), pendidikan karakter berbasis hadis
berfungsi sebagai strategi penguatan moral sekaligus pembentukan karakter peserta didik.
Hadis-hadis tentang kejujuran, kesabaran, empati, dan tanggung jawab menunjukkan bahwa
pendidikan moral dalam Islam tidak berhenti pada penguasaan pengetahuan normatif,
melainkan diarahkan pada pembentukan kebiasaan dan sikap hidup. Pendekatan ini sejalan
dengan teori pendidikan karakter yang dikemukakan oleh Thomas Lickona, bahwa karakter yang
baik mencakup integrasi antara pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral (moral
feeling), dan tindakan moral (moral action).!* Oleh karena itu, pendidikan karakter berbasis
hadis memiliki kekuatan integratif karena menyatukan dimensi normatif, afektif, dan praksis
dalam satu kerangka pedagogis yang utuh.

Lebih jauh, integrasi pendidikan karakter berbasis hadis memiliki relevansi strategis
dalam penguatan Moderasi Beragama dan nilai-nilai Pancasila di Indonesia. Nilai-nilai profetik
dalam hadis seperti keadilan, kasih sayang, toleransi, dan penghormatan terhadap sesama
sejalan dengan prinsip Moderasi Beragama yang menekankan keseimbangan, keadilan, dan
sikap inklusif dalam kehidupan beragama.?Dalam perspektif sosiologis, hal ini sejalan dengan
pandangan Emile Durkheim yang memandang moral sebagai sistem nilai kolektif yang berfungsi
menjaga keteraturan sosial.®® Selain itu, nilai-nilai karakter berbasis hadis memiliki titik temu
yang kuat dengan Pancasila sebagai dasar ideologis bangsa, khususnya dalam prinsip ketuhanan,
kemanusiaan, persatuan, musyawarah, dan keadilan sosial.'*

Dengan demikian, pendidikan karakter berbasis hadis berperan strategis dalam
penguatan moral dan pembentukan karakter bangsa Indonesia yang religius, toleran, dan
berkeadaban.

Hadis tentang Kejujuran
Teks Arab:
025 555 1 & crasgl iz 45 dad G731 108 colgs ol o «JoiE B Ll B35 0B K 8 g Was
B Ul Uyl JIB Q6 Lz b
S OIS ‘_,13 isle 4l Jie G35 &5 Baald Y33 u[g izl ) Sud Al u@ AL ‘_;l S @..\.,a.!l ]
ut.\s4n|.u.c IS G u.JSJ S u[g o) J) 64.5;5,au| u[g TS Jdl-
(HR. Bukhari).*®

Terjemahan Hadis:

“Telah menceritakan kepada kami Yahya bin Bukayr, ia berkata: Telah menceritakan
kepada kami al-Layth, dari ‘Uqayl, dari Ibn Syihab, ia berkata: Telah mengabarkan kepadaku
Humayd bin ‘Abdurrahman, bahwa Abu Hurairah radhiyallahu ‘anhu berkata: Rasulullah &5
bersabda: “Sesungguhnya kejujuran membawa kepada kebaikan, dan kebaikan membawa ke
surga. Seseorang senantiasa berlaku jujur hingga ia dicatat di sisi Allah sebagai orang yang

10 Abu Hamid al-Ghazali, lhya’ ‘Ulim al-Din (Beirut: Dar al-Fikr, 2004), jil. 3, 52-53.

11 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibility (New York:
Bantam Books, 1991), 51-63.

12 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian
Agama RI, 2019), 15-25.

13 Emile Durkheim, Moral Education: A Study in the Theory and Application of the Sociology of Education, trans. Everett
K. Wilson and Herman Schnurer (New York: Free Press, 1961), 9-14.

14 Badan Pembinaan Ideologi Pancasila, Pembinaan Ideologi Pancasila di Lingkungan Pendidikan (Jakarta: BPIP, 2020),
7-18.

15 Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail. Sahih al-Bukhari, Hadis No. 6094.

245



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252

sangat jujur (siddiq). Dan sesungguhnya dusta membawa kepada kefajiran, dan kefajiran
membawa ke neraka. Seseorang senantiasa berdusta hingga ia dicatat di sisi Allah sebagai
pendusta.”

Takhrij Hadis
Hadis ini diriwayatkan oleh:
¢ Sahih al-Bukhari, Kitab al-Adab
e Sahih Muslim, Kitab al-Birr wa al-Silah
Status hadis: Muttafaq ‘alayh (disepakati al-Bukhari dan Muslim) = sahih tingkat tertinggi,
sangat kuat sebagai dasar normatif dan pedagogis.

”Kata Kunci dari Hadis:

o Bdall (As-Sidq) > berasal dari akar kata 34 (sadaqa) yang berarti mengatakan kebenaran.
Dalam Lisan al-‘Arab, 312! diartikan sebagai ucapan yang sesuai kenyataan, lawan dari
dusta.'®

o J\-" (Al-Birr) = dari akar kata 3 (barra), berarti berbuat baik, amal saleh. Dalam kamus, _;«Jl
adalah segala amal yang mendekatkan diri kepada Allah.Y’

o géijl (Al-Kadhib) - dari akar kata &35 (kadhaba), artinya berbohong. Dalam kamus, wJ5JI
adalah perkataan yang tidak sesuai kenyataan, rekayasa untuk menutupi kebenaran.*®

J J_9-‘;.J?j| (Al-Fujiir) > dari akar kata 3% (fajara), artinya melanggar batas, berbuat dosa besar.
Dalam kamus, ys=&)!l berarti perbuatan maksiat yang membawa kepada kehancuran.*®

Asbab al-Wurid:

Para ulama hadis sepakat bahwa hadis tentang kejujuran dan kebohongan ini tidak
muncul karena satu peristiwa khusus (asbab al-wurtd al-khassah), melainkan disampaikan
Rasulullah # sebagai nasihat moral umum dalam rangka pembinaan akhlak umat. Hadis ini
tergolong hadis irsyadi—tarbawi, yaitu hadis yang bertujuan memberikan pengarahan dan
pendidikan moral secara universal.?

Dengan demikian, Hadis tentang kejujuran tidak memiliki sebab wurid khusus dalam
bentuk satu peristiwa tertentu, melainkan disampaikan Rasulullah & sebagai nasihat moral
universal dalam rangka membangun tatanan masyarakat Islam yang berlandaskan kejujuran dan
integritas. Hadis ini hadir sebagai koreksi terhadap budaya dusta masyarakat jahiliyyah dan
menegaskan bahwa kejujuran merupakan fondasi pembentukan karakter, iman, dan akhlak
mulia dalam Islam.

Penjelasan Ulama

¢ Imam lbn Hajar al-Asqalani dalam Fath al-Bari menjelaskan bahwa hadis ini menggambarkan
dua hal penting: pertama, bahwa kejujuran membawa kepada kebaikan dan akhirnya menuju
surga, dan kedua, bahwa kebohongan membawa kepada perbuatan dosa dan akhirnya
berujung pada neraka. lbn Hajar mengaitkan “kejujuran” dengan sifat luhur yang
mencerminkan integritas seorang Muslim, di mana seorang Muslim yang jujur akan selalu
mendekatkan dirinya kepada Allah melalui perbuatan baik dan terhindar dari dosa.?*

¢ Imam an-Nawawi dalam Syarh Sahih Muslim juga menegaskan bahwa kejujuran adalah
salah satu karakter utama yang harus dimiliki oleh seorang Muslim. Kejujuran membawa
seseorang pada kebaikan (}gj“) yang mencakup segala bentuk amal saleh, dan amal saleh ini

16 |bn Manzdr, Lisan al-‘Arab, vol. 10 (Beirut: Dar Sadir, 1990), 196, s.v. “sadaga/332.”

17 |bn Manzar, Lisan al-‘Arab, vol. 4 (Beirut: Dar Sadir, 1990), 58, s.v. “barra/3.”

18 |bn Manzdr, Lis@n al-‘Arab, vol. 1 (Beirut: Dar Sadir, 1990), 726, s.v. “kadhaba/&38.”

19 lbn Manzdr, Lisan al-‘Arab, vol. 5 (Beirut: Dar Sadir, 1990), 312, s.v. “fajara/38.”

20 Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Usal al-Hadith: ‘Ulamuhu wa Mustalahuhu (Beirut: Dar al-Fikr, 1989), 301-303.
21 |bn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari (Kairo: Dar al-Ma'arifah, 1959), Juz 1, 95.

246



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252

membawa kepada surga. la mengingatkan bahwa kebohongan adalah pintu utama bagi
kemaksiatan dan keburukan, yang mengarah pada neraka.?

Analisis Kontekstual:

Hadis ini lahir dari situasi sosial jahiliyah yang sarat kebohongan dan penipuan.
Rasulullah # menegaskan bahwa kejujuran adalah jalan menuju kebaikan dan surga, sementara
dusta adalah jalan menuju kehancuran. Dalam konteks pendidikan karakter, hadis ini sangat
relevan di era digital saat ini, di mana hoaks, manipulasi informasi, dan budaya “pencitraan”
sering menjerat generasi muda. Pendidikan karakter berbasis hadis ini mengajarkan kepada
siswa untuk senantiasa membiasakan diri dengan kejujuran dalam ucapan, tindakan, bahkan
dalam penggunaan media sosial. Guru mesti menanamkan kejujuran sebagai nilai inti, bukan
hanya dalam ujian akademik, tetapi juga dalam interaksi sosial dan peraktik kepemimpinan.?

Dengan demikian, Hadis tentang kejujuran ini lahir dari situasi sosial masyarakat
jahiliyah yang sarat dengan praktik kebohongan, penipuan, dan manipulasi dalam berbagai
aspek kehidupan. Rasulullah & menegaskan bahwa kejujuran merupakan jalan menuju
kebaikan dan keselamatan, sedangkan dusta merupakan jalan menuju kerusakan moral dan
kehancuran. Dalam pandangan penulis, penegasan Nabi # ini tidak hanya bersifat korektif
terhadap realitas sosial masa lalu, tetapi juga memiliki daya relevansi yang sangat kuat dalam
konteks kehidupan modern, khususnya di era digital saat ini.

Di tengah maraknya hoaks, manipulasi informasi, dan budaya pencitraan semu di media
sosial, nilai kejujuran menghadapi tantangan yang semakin kompleks. Generasi muda tidak
hanya diuji dalam kejujuran akademik, tetapi juga dalam kejujuran identitas, informasi, dan
representasi diri di ruang digital. Menurut penulis, kondisi ini menunjukkan bahwa pendidikan
karakter tidak lagi cukup menekankan kejujuran sebatas larangan menyontek atau berbohong
secara verbal, melainkan harus diarahkan pada pembentukan integritas pribadi yang konsisten
antara ucapan, tindakan, dan jejak digital.

Oleh karena itu, pendidikan karakter berbasis hadis ini mengajarkan bahwa kejujuran
harus dibiasakan secara menyeluruh, mencakup kejujuran dalam berkata, bertindak, mengambil
keputusan, serta menggunakan media sosial secara bertanggung jawab. Dalam pandangan
penulis, guru memiliki peran strategis sebagai teladan moral yang menanamkan kejujuran
sebagai nilai inti (core value) dalam proses pendidikan. Kejujuran perlu diinternalisasikan tidak
hanya dalam konteks evaluasi akademik, tetapi juga dalam interaksi sosial, kerja sama, serta
praktik kepemimpinan peserta didik, sehingga terbentuk generasi yang beriman, berintegritas,
dan berkarakter kuat di tengah tantangan zaman.

Hadis tentang Kesabaran
Teks Arab:

ytmwwd|&5‘M|ww&‘uww\&‘wu& wu)wmub

U6 2 i g )Q|m4ﬂ|6\o)oyﬁdlu&cob\>|wl
BEVE AT PEISAT

(al-bukhari)®*
Hadis:
“Telah menceritakan kepada kami Abdullah bin Maslamah, dari Malik, dari Ibn Syihab, dari Sa‘id
bin al-Musayyib dan dari Abu Salamah bin Abdurrahman, bahwa keduanya mengabarkan
kepadanya, dari Abu Hurairah radhiyallahu ‘anhu, bahwa Rasulullah & bersabda:
“Sesungguhnya kesabaran (yang sempurna) adalah pada pukulan pertama tertimpa musibah.”

Takhrij Hadis

22 |mam an-Nawawi, Syarh Sahih Muslim (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), Juz 1, 27.
23 |bn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari, vol. 10 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1379 H), 471.
24 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Jana’iz, no. 1283; Muslim, Sahih Muslim, Kitab al-Jana’iz, no. 926.

247



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252

Hadis ini diriwayatkan oleh:
e Sahih al-Bukhari, Kitab al-Jand’iz
e Sahih Muslim, Kitab al-Jand’iz

Status hadis: Muttafaq ‘alayh - sahth dengan otoritas tertinggi, sangat kuat sebagai
dasar pendidikan moral dan karakter.

Kata Kunci dari Hadis:

e Al (As-Sabr) - dari akar kata 72 (sabara): menahan diri.

Dalam kamus, »a)l adalah keteguhan hati dalam menghadapi kesulitan.?®
o 44,2l (al-Sadmah) - dari akar kata pdus (sadama): benturan.

Dalam kamus, deuall berarti musibah yang datang tiba- tiba.?®

. Jg)’l (al-Ula) - dari akar kata d3| (awwal): yang pertama.

Dalam kamus, dipakai untuk menunjukkan permulaan.?’

Asbab al-Wuriid:

Hadis tentang kesabaran ini disampaikan oleh Nabi & dalam konteks peristiwa konkret,
yaitu ketika beliau melewati seorang wanita yang sedang meratap di kuburan anaknya.
Rasulullah # menasihatinya agar bersabar dan bertakwa kepada Allah. Namun, wanita tersebut
tidak mengetahui bahwa yang menegurnya adalah Rasulullah &, sehingga ia menolak nasihat
tersebut dengan mengatakan bahwa musibah yang menimpanya tidak dirasakan oleh orang lain.
Setelah diberi tahu bahwa yang menasihatinya adalah Nabi &, wanita itu merasa malu dan
menyesal atas sikapnya.?

Dari peristiwa inilah Rasulullah # kemudian menegaskan prinsip moral yang sangat
penting dengan sabdanya: “Innama al-sabru ‘inda al-sadmat al-Gla” (sesungguhnya kesabaran
yang sempurna adalah pada saat pertama kali tertimpa musibah). Hadis ini menunjukkan bahwa
nilai sabar dalam Islam tidak diukur dari kemampuan seseorang bertahan setelah waktu berlalu
dan emosi mereda, melainkan dari reaksi awal ketika musibah datang, yakni kemampuan
mengendalikan diri, lisan, dan sikap pada momen paling berat secara emosional.?®

Penjelasan Ulama

e Imam al-Qurtubi dalam al-Jami' li-Ahkam al-Qur'an menjelaskan bahwa kesabaran dalam
Islam bukan hanya bertahan menghadapi penderitaan, tetapi juga mencakup sabar dalam
menjaga iman, sabar dalam berbuat baik, dan sabar dalam menghadapi cobaan. Kesabaran
adalah sifat yang memberikan kekuatan mental dan spiritual untuk tetap tegar dalam
menghadapi ujian kehidupan.®

e Imam lbn Rajab al-Hanbali dalam Jami' al-Ulum wa al-Hikam menjelaskan bahwa sabar
adalah kualitas yang mendekatkan seseorang kepada Allah. Beliau mengaitkan kesabaran
dengan ketaatan dalam beribadah dan menghindari kemaksiatan, serta dalam menghadapi
musibah dengan tetap senantiasa bersyukur. Kesabaran, menurutnya, adalah langkah
pertama untuk mendapatkan kemenangan baik di dunia maupun di akhirat.’!

Analisis Kontekstual:
Peristiwa wanita yang meratap di kuburan menunjukkan bahwa kesabaran sejati terlihat
dari respon pertama saat mendapat cobaan. Dalam pendidikan, nilai sabar menjadi penting

25 |bn Manzdr, Lisan al-‘Arab, vol. 7 (Beirut: Dar Sadir, 1990), 351, s.v. “sabara/#2.”

26 |bn Manzdr, Lisan al-“Arab, vol. 7 (Beirut: Dar Sadir, 1990), 89, s.v. “sadama/pd2.”

27 lbn Manzdr, Lisan al-‘Arab, vol. 1 (Beirut: Dar Sadir, 1990), 143, s.v. ”awwalu/dﬁ.”

28 Al-Bukhari, Sahih al-Bukharr, Kitab al-land’iz, Bab al-Sabr ‘inda al-Sadmah al-Ula; Muslim ibn al-Hajjaj, Sahih Muslim,
Kitab al-Jand’iz, Bab fT al-Sabr ‘inda al-Sadmah al-0la.

29 Yahya ibn Sharaf al-Nawawi, Sharh Sahih Muslim, Juz Il (Beirut: Dar lhya’ al-Turath al-‘Arabr, t.t.), 15-17.

30 Al-Qurtubi, al-Jami' li-Ahkam al-Qur'an (Beirut: Dar al-Kutub al-limiyyah, 2006), Juz 10, 212.

31 |bn Rajab al-Hanbali, Jami' al-Ulum wa al-Hikam (Beirut: Dar al-Fikr, 2003), 75.

248



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252

untuk membentuk ketangguhan. Generasi muda saat ini sering menghadapi tekanan akademik,
persaingan kerja, maupun masalah pribadi. Hadis ini setidaknya mengajarkan kepada siswa agar
tidak ber-larut dalam emosi atau keputusasaan saat pertama kali menghadapi kegagalan,
tentunya hal ini dapat melatih diri untuk tetap tenang, ikhlas, dalam menghadapi ujian hidup.
Guru dan pendidik dapat menanamkan kesabaran melalui pembiasaan disiplin, latihan
menghadapi tantangan, serta membangun mental agar tidak mudah menyerah.3?

Dengan demikian, hadis ini memberikan penegasan penting bahwa sabar tidak dapat
dipahami sebagai sikap pasif atau bentuk kepasrahan tanpa kesadaran, melainkan sebagai
karakter moral yang aktif dan reflektif. Nilai kesabaran justru diuji pada saat pertama kali
seseorang berhadapan dengan ujian, ketika emosi masih dominan dan tekanan psikologis
berada pada titik tertinggi. Pada fase inilah kesadaran iman berperan menentukan arah respons
seseorang, apakah ia mampu mengendalikan diri atau justru larut dalam reaksi emosional yang
destruktif. Oleh karena itu, kesabaran yang lahir sejak awal ujian mencerminkan kematangan
spiritual sekaligus kedewasaan moral, karena menunjukkan keberhasilan internalisasi nilai iman
dalam kepribadian. Dalam pandangan penulis, karakter sabar semacam ini merupakan indikator
penting keberhasilan pendidikan moral dan spiritual dalam Islam, sebab ia tidak hanya tampak
dalam wacana normatif, tetapi hadir nyata dalam sikap dan perilaku individu saat menghadapi
situasi paling sulit dalam hidupnya.

Hadis tentang Rasa Hormat dan Empati
Teks Arab:

O 85 (500 o5 el o ol 55 B3 55 oo Wi 106 (280N Lbsl do B3s 106 SEAM 3 i Wis
4‘:“;‘*’ lnw)}uz)‘_;o‘ofblunyv
(HR. Bukharl 3

Hadis:

“Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin al-Muthanna, ia berkata: Telah
menceritakan kepada kami ‘Abd al-Wahhab al-Tsaqafi, ia berkata: Telah menceritakan kepada
kami Ayyub, dari Qatadah, dari Anas bin Malik, dari Nabi #5 beliau bersabda: ‘Tidak beriman
salah seorang dari kalian hingga ia mencintai untuk saudaranya apa yang ia cintai untuk dirinya
sendiri.”

Takhrij Hadis
Hadis ini diriwayatkan oleh:
e Sahih al-Bukhari, Kitab al-Iman
¢ Sahth Muslim, Kitab al-Iman
Status hadis: Muttafaq ‘alayh - sahih dengan otoritas tertinggi; sangat kuat sebagai
dasar normatif pendidikan karakter.

Kata Kunci dari Hadis:
e OVl (al-Iman) - dari akar kata &1 (amana): percaya.
Dalam kamus, o)l adalah keyakinan teguh kepada Allah dan rukun iman.?*
e Cx (yuhibb) > dari akar kata &3 (habba): cinta.
Dalam kamus, .l adalah kecenderungan hati yang mendalam.®
o 4 (akhihi) > dari akar kata ti (akh): saudara.

32 Muslim ibn al-Hajjaj, Sahih Muslim, Kitab al-Jana’iz, no. 926; Ibn Rajab al-Hanbali, Jami‘ al-‘Ulum wa al-Hikam
(Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1999), 224.

33 Muslim, Sahih Muslim, Kitab al-lman, no. 45.

34 |bn Manzdr, Lisan al-‘Arab, vol. 13 (Beirut: Dar Sadir, 1990), 23, s.v. “amana/&sl.”

35 |bn Manzdr, Lisan al-‘Arab, vol. 4 (Beirut: Dar Sadir, 1990), 178, s.v. “habba/C.&.”

249



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252

Dalam kamus, 'CT dipakai untuk saudara kandung maupun sesama umat.3®
e duas (nafsihi) = dari akar kata & (nafs): jiwa/diri.
Dalam kamus, o«&J! berarti hakikat diri manusia, jasmani maupun ruhani.”

Asbab al-Wurid

Para ulama hadis menjelaskan bahwa hadis “tidak sempurna iman seseorang hingga ia
mencintai untuk saudaranya apa yang ia cintai untuk dirinya sendiri” tidak memiliki sebab wurid
yang spesifik dalam bentuk satu peristiwa tunggal. Hadis ini termasuk kategori hadis irsyadi—
tarbawi (bersifat pengarahan dan pendidikan), yang disampaikan Rasulullah & sebagai prinsip
dasar (qa‘idah kulliyyah) dalam pembinaan akhlak sosial umat Islam.*® Hadis ini muncul dalam
konteks pembinaan masyarakat Islam awal yang sedang dibangun oleh Rasulullah & di
Madinah. Pada masa itu, umat Islam berasal dari latar belakang sosial yang beragam baik dari
kalangan Muhajirin dan Ansar, maupun dari perbedaan kabilah, status ekonomi, dan kebiasaan
pra-Islam yang berpotensi menimbulkan konflik sosial, egoisme, dan sikap eksklusif.>

Rasulullah # menyampaikan hadis ini sebagai prinsip moral universal untuk menata
hubungan sosial umat Islam agar berdiri di atas fondasi ukhuwah, keadilan, dan empati. Hadis
ini tidak ditujukan pada peristiwa individual tertentu, melainkan sebagai pedoman umum
(ga‘idah kulliyyah) dalam kehidupan bermasyarakat. Karena itu, para ulama menegaskan bahwa
hadis ini termasuk hadis yang bersifat ta‘limi—tarbawi (edukatif dan pedagogis), bukan reaktif
terhadap satu kejadian khusus.*°

Penjelasan Ulama

e Imam lbnu Hajar dalam Fath al-Bari bi Sharh Sahih al-Bukhari Ungkapan “la yu’minu
ahadukum” menurut para ulama bukan penafian iman secara mutlak, melainkan penafian
kesempurnaan iman (nafyu kamal al-iman). Penjelasan ini ditegaskan oleh imam lbun Hajar
al-‘Asqalani, bahwa maksud hadis adalah dorongan moral agar iman tidak berhenti pada
dimensi batin dan ritual, tetapi melahirkan implikasi sosial berupa empati dan keadilan.*

¢ Imam al-Nawawi dalam Syarh Sahih Muslim menjelaskan bahwa hadis ini mengajarkan kita
untuk menanamkan rasa empati dan kasih sayang kepada sesama Muslim. Iman yang
sempurna tercermin dalam perilaku yang memprioritaskan kebaikan untuk orang lain,
sebagaimana kita menginginkan yang terbaik untuk diri kita sendiri. Hadis ini tidak hanya
mendorong kita untuk mencintai sesama, tetapi juga mengajarkan pentingnya berbagi,
berbela rasa, dan mengutamakan kepentingan orang lain.*?

e Imam al-Ghazali dalam lhya' Ulum al-Din menegaskan bahwa mencintai orang lain
sebagaimana kita mencintai diri sendiri adalah bentuk pembersihan jiwa dari sifat egois dan
materialistis. Beliau menekankan bahwa empati dan kasih sayang yang mendalam ini
membawa seseorang lebih dekat kepada Allah dan menunjukkan kemuliaan akhlak.*®

e Imam lbn al-Qayyim dalam Madarij al-Salikin mengatakan bahwa rasa empati ini juga dapat
diterapkan dalam membangun solidaritas sosial di masyarakat. Menumbuhkan rasa kasih
sayang dan saling membantu antara sesama adalah bagian dari ajaran Islam yang sangat
menekankan kesejahteraan bersama dan persatuan umat.**

Analisis Kontekstual:

36 |bn Manzdr, Lisdn al-‘Arab, vol. 1 (Beirut: Dar Sadir, 1990), 254, s.v. ”akh/ﬁ.”

37 |bn Manzdir, Lisan al-‘Arab, vol. 6 (Beirut: Dar Sadir, 1990), 214, s.v. “nafs/u&.”

38 Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Usal al-Hadfrth: ‘Ulimuhu wa Mustalahuhu (Beirut: Dar al-Fikr, 1989), 301-303.
39 W. Montgomery Watt, Muhammad at Medina (Oxford: Oxford University Press, 1956), 221-225.

40 Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Usal al-Hadith: ‘Uldmuhu wa Mustalahuhu (Beirut: Dar al-Fikr, 1989), 301-303.
41lbn Hajar al-‘Asqalant, Fath al-Bari bi Sharh Sahih al-Bukhari, Juz | (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1379 H), 60-61.
42 |mam an-Nawawi, Syarh Sahih Muslim (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), Juz 1, 27.

43 Al-Ghazali, thya' Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Kutub al-limiyyah, 2000), Juz 2, 143.

44 |bn al-Qayyim, Madarij al-Salikin (Beirut: Dar al-Fikr, 2001), Juz 2, 112.

250



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252

Rasulullah # menegaskan bahwa iman tidak sempurna tanpa adanya empati dan cinta
kepada sesama. Pesan ini sangat relevan dengan tantangan sosial modern, seperti maraknya
individualisme, intoleransi, dan diskriminasi. Pendidikan karakter yang berbasis hadis ini
menanamkan kesadaran bahwa menghargai perbedaan dan peduli terhadap orang lain adalah
bagian dari iman. Di sekolah, guru dapat mengintegrasikan nilai empati melalui kerja sama
kelompok, program bakti sosial, dan pembiasaan berbagi. Hal ini sejalan dengan prinsip
Moderasi Beragama yang mendorong sikap toleran, adil, dan penuh kasih sayang dalam
masyarakat multikultural.®®

Dengan demikian, pendidikan karakter yang berbasis hadis ini berfungsi sebagai koreksi
terhadap pemahaman keagamaan yang sempit dan eksklusif. Hadis tersebut menanamkan
kesadaran bahwa menghargai perbedaan, menumbuhkan empati, dan peduli terhadap
kesejahteraan orang lain merupakan bagian integral dari iman itu sendiri. Dengan demikian,
iman tidak hanya dimaknai sebagai keyakinan personal, tetapi sebagai kekuatan moral yang
mendorong sikap inklusif, adil, dan humanis dalam kehidupan bermasyarakat.

Di lingkungan sekolah, nilai empati ini dapat diinternalisasikan secara konkret melalui
pembelajaran kolaboratif, kerja sama kelompok yang heterogen, program bakti sosial, serta
pembiasaan berbagi dan saling menolong. Menurut penulis, praktik-praktik pedagogis semacam
ini tidak hanya membentuk kepekaan sosial peserta didik, tetapi juga melatih mereka untuk
hidup berdampingan secara harmonis dalam realitas yang plural. Pendekatan ini sejalan dengan
prinsip Moderasi Beragama, yang menekankan keseimbangan antara komitmen keagamaan
dan penghormatan terhadap kemanusiaan, sehingga melahirkan sikap toleran, adil, dan penuh
kasih sayang dalam masyarakat multikultural.

Hasil

Berdasarkan hasil kajian hadis tematik tentang pendidikan karakter dan moral, dapat
disimpulkan bahwa hadis Nabi Muhammad & merupakan sumber normatif sekaligus pedagogis
yang sangat kuat dalam pembentukan karakter manusia. Hadis tidak hanya menetapkan standar
moral tentang baik dan buruk, tetapi juga mengarahkan proses internalisasi nilai melalui
keteladanan, pembiasaan, dan penguatan sikap hidup yang konsisten. Nilai-nilai karakter utama
seperti kejujuran, kesabaran, empati, kasih sayang sosial, tanggung jawab, dan rasa hormat
menempati posisi sentral dalam ajaran hadis sebagai fondasi pembentukan kepribadian Muslim
yang utuh.

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAl), pendidikan karakter berbasis hadis
menegaskan bahwa moral berperan sebagai sumber nilai, sementara karakter merupakan
tujuan akhir pendidikan. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak cukup berhenti pada transmisi
pengetahuan keagamaan secara kognitif, melainkan harus diarahkan pada proses internalisasi
nilai moral yang terwujud dalam perilaku nyata peserta didik. Keberhasilan PAl dengan demikian
tidak hanya diukur dari penguasaan materi keagamaan, tetapi dari sejauh mana nilai-nilai Islam
terejawantahkan dalam karakter dan tindakan peserta didik dalam kehidupan sehari-hari, baik
di lingkungan sekolah, keluarga, maupun masyarakat.

Lebih jauh, integrasi pendidikan karakter berbasis hadis memiliki relevansi strategis
dalam konteks pendidikan nasional Indonesia. Nilai-nilai profetik dalam hadis memiliki
keselarasan yang kuat dengan prinsip Moderasi Beragama dan nilai-nilai Pancasila, terutama
dalam aspe kemanusiaan, persatuan, musyawarah, dan keadilan sosial. Integrasi ini
menunjukkan bahwa pendidikan karakter berbasis hadis tidak hanya relevan secara teologis dan
pedagogis, tetapi juga kontekstual sebagai strategi penguatan moral dan pembentukan karakter
bangsa Indonesia yang religius, toleran, dan berkeadaban. Dengan demikian, pendidikan
karakter berbasis hadis dapat menjadi kontribusi penting bagi pembangunan sumber daya
manusia Indonesia yang bermoral, berintegritas, dan mampu hidup harmonis dalam masyarakat
Indonesia yang plural.

45Yahya ibn Sharaf al-Nawawi, Syarh Sahih Muslim, vol. 1 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1996), 74.

251



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 7(1) 2026: 242-252

4. Kesimpulan

Berdasarkan hasil kajian hadis tematik tentang pendidikan karakter dan moral, dapat
disimpulkan bahwa hadis Nabi Muhammad # merupakan sumber normatif sekaligus pedagogis
yang sangat kuat dalam pembentukan karakter manusia. Hadis tidak hanya menetapkan standar
moral tentang baik dan buruk, tetapi juga mengarahkan proses internalisasi nilai melalui
keteladanan, pembiasaan, dan penguatan sikap hidup yang konsisten. Nilai-nilai karakter utama
seperti kejujuran, kesabaran, empati, kasih sayang sosial, tanggung jawab, dan rasa hormat
menempati posisi sentral dalam ajaran hadis sebagai fondasi pembentukan kepribadian Muslim
yang utuh.

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAl), pendidikan karakter berbasis hadis
menegaskan bahwa moral berperan sebagai sumber nilai, sementara karakter merupakan
tujuan akhir pendidikan. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak cukup berhenti pada transmisi
pengetahuan keagamaan secara kognitif, melainkan harus diarahkan pada proses internalisasi
nilai moral yang terwujud dalam perilaku nyata peserta didik. Keberhasilan PAl dengan demikian
tidak hanya diukur dari penguasaan materi keagamaan, tetapi dari sejauh mana nilai-nilai Islam
terejawantahkan dalam karakter dan tindakan peserta didik dalam kehidupan sehari-hari, baik
di lingkungan sekolah, keluarga, maupun masyarakat.

Lebih jauh, integrasi pendidikan karakter berbasis hadis memiliki relevansi strategis
dalam konteks pendidikan nasional Indonesia. Nilai-nilai profetik dalam hadis memiliki
keselarasan yang kuat dengan prinsip Moderasi Beragama dan nilai-nilai Pancasila, terutama
dalam aspe kemanusiaan, persatuan, musyawarah, dan keadilan sosial. Integrasi ini
menunjukkan bahwa pendidikan karakter berbasis hadis tidak hanya relevan secara teologis dan
pedagogis, tetapi juga kontekstual sebagai strategi penguatan moral dan pembentukan karakter
bangsa Indonesia yang religius, toleran, dan berkeadaban. Dengan demikian, pendidikan
karakter berbasis hadis dapat menjadi kontribusi penting bagi pembangunan sumber daya
manusia Indonesia yang bermoral, berintegritas, dan mampu hidup harmonis dalam masyarakat
Indonesia yang plural.

Referensi

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam: A Framework for an
Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC, 1999.

Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma‘ll. Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah, 1992.

Al-Ghazali, Abd Hamid Muhammad ibn Muhammad. lhya’ ‘Ulim al-Din. Beirut: Dar al-Fikr, 2004.

Al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf. Syarh Sahth Muslim. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2002.

Durkheim, Emile. Moral Education: A Study in the Theory and Application of the Sociology of
Education. Translated by Everett K. Wilson and Herman Schnurer. New York: Free Press,
1961.

Ibn Hajar al-‘Asqalani, Ahmad ibn ‘All. Fath al-BarT bi Syarh Sahih al-Bukhdri. Beirut: Dar al-
Ma‘rifah, 1997.

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Muhammad ibn AbT Bakr. Madarij al-Salikin. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah, 1996.

Ibn Rajab al-Hanbali, ‘Abd al-Rahman ibn Ahmad. Jami‘ al-‘Ulim wa al-Hikam. Kairo: Maktabah
al-Tawfigiyyah, 2001.

Kementerian Agama Republik Indonesia. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI, 2019. Repository Raden Fatah+1

Kohlberg, Lawrence. Essays on Moral Development, Volume I: The Philosophy of Moral
Development. San Francisco: Harper & Row, 1981.

Lickona, Thomas. Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility. New York: Bantam Books, 1991.

Madjid, Nurcholish. Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan, 1987.

Muslim ibn al-Hajjaj al-Qushayri. Sahih Muslim. Beirut: Dar lhya’ al-Turath al-‘Arabt, 1991.

Nasution, Harun. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2011.

252


https://repository.radenfatah.ac.id/27199/1/BUKU%20MODERASI%20BERAGAMA%20-%20DR%20ISMAIL%20MAg.pdf?utm_source=chatgpt.com

