
 

 
 

  
JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan 
Volume 6 No 4 Halaman 1891-1900 

http://journal.al-matani.com/index.php/jkip/index  

 
Implementation Of Character Education Based Ontolerance In Shaping Pluralism 

Attitudes 
 

Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Toleransi Dalam Pembentukan Sikap 
Pluralisme 

 
Sofiatil Aliyah1, Ahmad Zubaidi2, Moch. Imam Machfudi3, Suparwoto Sapto Wahono4, Miftah 

Arifin5 
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember1,2,3,4,5 

Email: sofiatilaliyah79@gmail.com1, edi@unuja.ac.id2, imam.machfudi@gmail.com3, 
wahsapto@uinkhas.ac.id4, Miftaharifin@uinkhas.ac.id5 

*Corresponding Author 
 
Received : 15 October 2025, Revised : 25 November 2025, Accepted : 26 Desember 2025 
 

ABSTRACT  
This study examines the implementation of tolerance-based character education in shaping pluralistic 
attitudes among students at Pondok Pesantren Nurul Jadid, Paiton Probolinggo. Using a qualitative case 
study approach, the research explores the mechanisms of habituation, exemplary leadership, and value 
integration within the curriculum and religious activities. Data were collected through interviews, 
observations, and documentation involving pesantren leaders, teachers, student organizations, and senior 
students. The findings reveal that daily interactions in the pesantren—structured around the Panca 
Kesadaran Santri (Five Awarenesses of Students): religious awareness, intellectual awareness, social 
awareness, national awareness, and organizational awareness—serve as the foundation for internalizing 
tolerance values. Tolerance is cultivated through positive social contact in shared spaces, conflict 
resolution guided by educators, and dialogical learning forums such as halaqah, bahtsul masail, and 
comparative fiqh studies. These processes contribute significantly to the development of pluralistic 
attitudes in cognitive, affective, and conative dimensions. The study concludes that pesantren plays a 
strategic role as a socialization space for moderation, producing students who are inclusive, adaptive, and 
capable of living harmoniously within a diverse society. 
Keywords: Character Education, Tolerance, Pluralism, Pesantren, Social Interaction. 
 

ABSTRAK 
Penelitian ini mengkaji implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi dalam pembentukan sikap 
pluralisme pada santri Pondok Pesantren Nurul Jadid, Paiton Probolinggo. Dengan menggunakan 
pendekatan kualitatif jenis studi kasus, penelitian ini menggali mekanisme pembiasaan, keteladanan, 
serta integrasi nilai dalam kurikulum dan kegiatan keagamaan. Data diperoleh melalui wawancara, 
observasi, dan dokumentasi yang melibatkan pengasuh pesantren, guru, pengurus organisasi santri, serta 
santri tingkat menengah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa interaksi sosial harian di pesantren—yang 
dibangun melalui Panca Kesadaran Santri, yaitu kesadaran beragama, berilmu, bermasyarakat, berbangsa 
dan bernegara, serta berorganisasi—menjadi fondasi utama internalisasi nilai toleransi. Nilai toleransi 
tumbuh melalui kontak sosial positif, penyelesaian konflik secara dialogis, serta forum pembelajaran 
seperti halaqah, bahtsul masail, dan fikih lintas mazhab. Proses tersebut berkontribusi signifikan terhadap 
pembentukan sikap pluralistik santri pada aspek kognitif, afektif, dan konatif. Penelitian ini menyimpulkan 
bahwa pesantren berperan strategis sebagai ruang sosialisasi moderasi beragama yang mampu mencetak 
santri inklusif, adaptif, dan siap hidup harmonis di tengah masyarakat yang beragam 
Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Toleransi, Pluralisme, Pesantren, Interaksi Sosial. 
 

1. Pendahuluan 
 
Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam 

membentuk karakter dan kepribadian peserta didik (Zubaidi, Sadidah, & Umam, 2024). Di 
tengah kehidupan masyarakat yang semakin plural dan kompleks, pesantren dituntut tidak 

mailto:sofiatilaliyah79@gmail.com
mailto:edi@unuja.ac.id
mailto:imam.machfudi@gmail.com
mailto:wahsapto@uinkhas.ac.id
mailto:Miftaharifin@uinkhas.ac.id


 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900 
   

1892 
 

hanya menghasilkan santri yang unggul dalam aspek keilmuan, spiritual, dan moral, tetapi juga 
memiliki kemampuan untuk hidup berdampingan secara harmonis dengan kelompok yang 
berbeda(Qodriyah, Zubaidi, Sulusiyah, & Zehroh, 2021). Tantangan sosial-keagamaan yang 
muncul akibat polarisasi, ujaran kebencian, intoleransi, dan radikalisme telah menegaskan 
kembali urgensi pendidikan karakter berbasis toleransi dalam ekosistem pendidikan Islam 
(Zubaidi & Jali, 2025). 

Secara konseptual, toleransi dipahami sebagai sikap menghargai perbedaan, 
memberikan ruang terhadap keberagaman pandangan, serta menahan diri dari tindakan yang 
dapat memicu konflik atau diskriminasi (Syakhrani, Hasanah, & Rozak, 2025). Sikap toleran 
menjadi salah satu pilar utama dalam membangun pluralisme, yakni kemampuan individu atau 
kelompok untuk hidup berdampingan dalam keragaman budaya, agama, tradisi, dan identitas 
(Zubaidi, 2024). Dalam perspektif pendidikan Islam, nilai toleransi memiliki dasar teologis yang 
kuat, sebagaimana termuat dalam prinsip tasamuh, ta’aruf, ta’awun, dan rahmatan lil 
‘alamin(Ardyanti, Roziqin, & Mauludin, 2025). Oleh karena itu, pesantren memiliki fondasi yang 
kokoh untuk mengembangkan pendidikan karakter berbasis toleransi sebagai bagian integral 
dari sistem pendidikannya (Sitanggang, Lubis, Muljono, & Pramono, 2025). 

Implementasi nilai-nilai toleransi di pesantren berlangsung tidak hanya melalui 
pembelajaran formal di kelas, tetapi juga melalui pembiasaan, keteladanan, interaksi sosial, dan 
kultur pesantren yang inklusif(Handayani, Basari, Nurhidayah, Fatwanti, & Arinindyah, 2025). 
Penelitian-penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa pendidikan karakter efektif ketika 
diinternalisasikan melalui hidden curriculum yang terefleksi dalam kehidupan sehari-hari, 
seperti sikap saling menghargai, musyawarah, adab dalam pergaulan, serta penghormatan 
terhadap perbedaan pemahaman keagamaan. Dengan demikian, pendidikan karakter berbasis 
toleransi memerlukan pendekatan holistik yang memadukan aspek kognitif, afektif, dan 
psikomotorik dalam membentuk sikap pluralistik santri. Urgensi pendidikan karakter berbasis 
toleransi semakin menguat seiring meningkatnya tantangan remaja di era digital. Arus informasi 
yang cepat, penyebaran konten provokatif atau ekstrem, serta homogenitas lingkungan sosial 
tertentu dapat mempengaruhi cara pandang santri terhadap keberagaman. Karena itu, 
diperlukan sistem pendidikan yang mampu menanamkan nilai-nilai moderasi, empati, dan 
penghormatan terhadap perbedaan sejak dini. 

Dalam konteks ini, Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton Probolinggo dipilih sebagai 
lokus penelitian karena memiliki karakteristik yang unik dan representatif. Pondok pesantren ini 
merupakan salah satu pesantren besar di Jawa Timur yang dikenal memiliki kultur pendidikan 
inklusif, penerapan konsep Islam wasathiyah, serta keberagaman latar belakang santri baik dari 
sisi geografis, budaya, maupun afiliasi sosial. Selain itu, pesantren ini telah lama 
mengembangkan berbagai program pembinaan karakter, seperti pendidikan moderasi 
beragama, kegiatan ekstrakurikuler lintas minat, pembiasaan adab keseharian, forum 
musyawarah santri, serta interaksi sosial yang mendorong penghargaan terhadap perbedaan. 
Karakteristik tersebut menjadikan Pondok Pesantren Nurul Jadid sebagai lokasi yang tepat untuk 
mengkaji implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi. 

Pemilihan lokasi ini juga didasarkan pada beberapa pertimbangan akademik dan 
sosiologis. Pertama, Nurul Jadid merupakan pesantren yang berada dalam lingkungan 
masyarakat multikultural sehingga memungkinkan santri berinteraksi dengan berbagai 
kelompok sosial. Kedua, pesantren ini telah menerapkan kurikulum integratif antara pendidikan 
formal, diniyah, dan kultural yang memberi ruang besar bagi pembentukan karakter. Ketiga, 
kultur organisasi di pesantren ini menekankan pentingnya nilai persatuan, dialog, dan toleransi 
dalam kehidupan sehari-hari santri. Keempat, pesantren ini aktif dalam berbagai program 
nasional terkait moderasi beragama dan pendidikan karakter, sehingga penelitian ini sekaligus 
dapat menguatkan praktik baik (best practices) yang sudah berjalan. 

Berdasarkan konteks tersebut, tulisan ini berupaya menganalisis bagaimana 
implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi dapat membentuk sikap pluralisme pada 
santri Pondok Pesantren Nurul Jadid. Fokus kajian diarahkan pada strategi, praktik 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900 
   

1893 
 

pembelajaran, pembiasaan nilai, serta dinamika interaksi sosial yang mendukung internalisasi 
nilai toleransi di lingkungan pesantren. Dengan menganalisis praktik implementasi tersebut, 
penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan model 
pendidikan karakter di pesantren dan memperkuat peran pesantren sebagai pusat kaderisasi 
generasi muda yang moderat, inklusif, dan berwawasan kebangsaan. 
 
2. Metodologi 
 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus untuk 
mengkaji secara mendalam implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi dalam 
pembentukan sikap pluralisme santri di Pondok Pesantren Nurul Jadid, Paiton Probolinggo. 
Pendekatan ini dipilih karena mampu menggali makna, proses, dan dinamika pembiasaan nilai 
toleransi yang berlangsung secara naturalistik dalam kehidupan pesantren. Informan penelitian 
ditentukan dengan teknik purposive sampling, meliputi pengasuh pesantren, pembina asrama, 
guru, pengurus organisasi santri, serta santri tingkat menengah yang terlibat dalam kegiatan 
pembinaan karakter. Data primer dikumpulkan melalui observasi partisipatif terhadap aktivitas 
harian pesantren, wawancara mendalam dengan informan kunci, dan dokumentasi berupa foto 
kegiatan, modul pembinaan, serta arsip pesantren. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari 
dokumen kebijakan, kurikulum, dan literatur pendukung terkait pendidikan toleransi dan 
pluralisme. 

Analisis data dilakukan menggunakan model Miles dan Huberman yang mencakup 
reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan. Validitas temuan dijaga melalui 
triangulasi sumber dan teknik, member check, serta ketekunan pengamatan untuk memastikan 
bahwa interpretasi peneliti sesuai dengan konteks dan pengalaman informan. Penelitian ini 
dibatasi pada implementasi nilai toleransi sebagai bagian dari pendidikan karakter santri dan 
difokuskan pada konteks sosial-budaya Pondok Pesantren Nurul Jadid, sehingga temuan tidak 
dimaksudkan untuk digeneralisasi pada seluruh pesantren, namun memberikan gambaran 
mendalam mengenai praktik pendidikan toleransi di lingkungan pesantren besar yang memiliki 
kultur moderasi beragama yang kuat. 

 
3. Literature Review 
 
a. Teori Pendidikan Karakter 
 Teori pendidikan karakter berakar pada gagasan bahwa proses pendidikan bukan hanya 

transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan nilai, moral, dan akhlak peserta 
didik(Sumarni & Rochbani, 2025). Lickona (1991) menegaskan bahwa pendidikan karakter 
terdiri dari tiga komponen utama: moral knowing, moral feeling, dan moral action. Ketiganya 
harus berjalan secara terpadu agar menghasilkan karakter yang utuh(Junaidin, Supriatman, 
Sativa, Safitri, & Alfahira, 2025). 

 Dalam konteks pendidikan pesantren, pendidikan karakter dipahami sebagai pembentukan 
kepribadian santri melalui integrasi antara nilai-nilai Islam, keteladanan kiai dan ustadz, serta 
budaya lingkungan pesantren. Pendidikan karakter di pesantren lebih bersifat komunal, 
hidup 24 jam, dan berbasis pembiasaan, sehingga memberi ruang yang sangat efektif dalam 
penanaman nilai-nilai toleransi, empati, disiplin, dan tanggung jawab. 

 Implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi pada akhirnya diletakkan dalam 
kerangka pembentukan karakter yang komprehensif, yaitu membentuk santri yang mampu 
memahami perbedaan, meresponsnya secara etis, serta berperilaku kooperatif dalam 
kehidupan sosial dan keagamaan. 

b. Teori Toleransi dalam Pendidikan 
 Toleransi merupakan konsep yang berakar pada pengakuan bahwa keberagaman adalah 

keniscayaan (diversity as inevitability) (Istianah, Darmawan, Sundawa, Fitriasari, & Shamim, 
2025). John Locke memaknai toleransi sebagai prinsip penerimaan terhadap pandangan 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900 
   

1894 
 

berbeda tanpa memaksakan kebenaran tunggal(Ying, 2025). Dalam pengembangan 
pendidikan modern, UNESCO (2015) menjadikan toleransi sebagai salah satu pilar pendidikan 
global melalui empat unsur utama: kesadaran, pengertian, penerimaan, dan apresiasi 
terhadap keberagaman. 

 Dalam konteks pendidikan Islam, toleransi tercermin dari nilai tasamuh, yaitu sikap lapang 
dada terhadap perbedaan, baik dalam aspek fikih, budaya, maupun keyakinan. Implementasi 
toleransi di pesantren biasanya dilakukan melalui pembiasaan interaksi sosial yang sehat, 
penguatan nilai moderasi beragama, dialog antar-santri dari berbagai latar belakang, serta 
penegakan aturan yang menolak kekerasan atau diskriminasi. 

 Teori ini menegaskan bahwa toleransi bukan sekadar sikap pasif, tetapi merupakan 
kompetensi sosial, keterampilan interaksi, dan kerangka moral, yang semuanya dapat 
dikembangkan melalui pendidikan intensif di lingkungan pesantren. 

c. Teori Toleransi dalam Pendidikan 
 Pluralisme merupakan sebuah pandangan yang menempatkan keberagaman sebagai realitas 

sosial yang bukan hanya harus diakui, tetapi juga perlu dikelola melalui keterlibatan aktif. 
Menurut Diana Eck dari Harvard Pluralism Project, pluralisme bukan sekadar pengakuan 
bahwa masyarakat terdiri dari berbagai kelompok yang berbeda, melainkan suatu proses 
kesediaan untuk terlibat dalam dialog, memahami perbedaan, dan membangun relasi yang 
berlandaskan penghargaan dan kerja sama. Dengan demikian, pluralisme jauh melampaui 
toleransi pasif; ia menuntut keterlibatan aktif, pengertian mendalam, dan kontribusi 
terhadap kebaikan bersama. 

 Dalam konteks pendidikan dan kehidupan pesantren, pembentukan sikap pluralistik 
berkembang melalui proses internalisasi nilai, interaksi sosial, dan pembiasaan hidup 
bersama dalam lingkungan yang heterogen. Santri yang berasal dari daerah, budaya, dan 
latar belakang keluarga yang berbeda akan berhadapan dengan keragaman sejak hari 
pertama mereka berada di pesantren. Situasi ini menjadi ruang pendidikan sosial yang 
signifikan, karena keberagaman yang dihadapi secara langsung menuntut mereka untuk 
mengembangkan pemahaman antarbudaya, empati, dan kemampuan bekerja sama. 

 Perspektif psikologi sosial menjelaskan bahwa sikap pluralistik terbentuk melalui kombinasi 
aspek kognitif, afektif, dan konatif. Aspek kognitif mencakup pengetahuan tentang 
keberagaman dan pemahaman mengenai nilai-nilai keberagaman itu sendiri. Aspek afektif 
terkait dengan penerimaan emosional terhadap perbedaan dan sikap simpatik dalam 
interaksi sosial. Sementara itu, aspek konatif berkaitan dengan kesiapan individu untuk 
berperilaku secara inklusif, seperti bersedia bekerja sama, menghindari stereotip, dan 
menunjukkan penghargaan terhadap kelompok lain. 

 Dalam konteks pesantren seperti Pondok Pesantren Nurul Jadid, pluralisme dapat tumbuh 
kuat karena beberapa faktor yang telah mengakar dalam tradisi pesantren. Lingkungan 
pesantren secara alami mempertemukan santri dari berbagai daerah di Indonesia, sehingga 
interaksi antarbudaya menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari. Selain itu, kurikulum 
pesantren yang moderat, sikap inklusif para kiai dan ustadz, serta budaya pesantren yang 
menekankan ukhuwah dan adab dalam pergaulan turut memperkuat pembentukan sikap 
pluralistik. Praktik keseharian seperti kerja bakti bersama, kegiatan keagamaan kolektif, 
diskusi antar-santri, dan dinamika sosial di asrama mendorong santri untuk saling 
memahami, berlatih mengelola konflik secara damai, dan membangun rasa saling 
menghargai. 

 Dengan demikian, teori pluralisme dalam penelitian ini menjadi dasar untuk menjelaskan 
bagaimana pendidikan karakter berbasis toleransi mampu berkembang lebih jauh menjadi 
sikap pluralistik. Implementasi nilai-nilai toleransi di pesantren tidak hanya menghasilkan 
santri yang mampu menerima perbedaan, tetapi juga menciptakan individu yang aktif 
terlibat dalam membangun harmoni sosial, menghargai keragaman, serta berkontribusi 
dalam membentuk masyarakat yang inklusif dan kooperatif. 

 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900 
   

1895 
 

 
3. Hasil dan Pembahasan 

Penelitian ini menemukan bahwa implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi 
di Pondok Pesantren Nurul Jadid berjalan melalui tiga mekanisme utama: pembiasaan 
(habituation), keteladanan (modeling), dan penguatan nilai melalui kurikulum dan kegiatan 
pesantren. Ketiga mekanisme tersebut berkontribusi langsung terhadap pembentukan sikap 
pluralisme santri, terutama dalam konteks interaksi sosial sehari-hari, penyelesaian konflik, dan 
penghargaan terhadap perbedaan budaya maupun pemahaman keagamaan. 

Tabel. Hasil Penelitian Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Toleransi 

Aspek Temuan Indikator Deskripsi Hasil Penelitian 

a. Pembiasaan 
Nilai Toleransi 
dalam Kehidupan 
Harian Santri 

• Frekuensi 
interaksi lintas 
daerah 
• Kemampuan 
bekerja sama 
dalam kegiatan 
harian 
• Ketertiban dan 
kedisiplinan 
kolektif 
• Penurunan 
konflik kecil antar-
santri 

Kegiatan harian seperti shalat berjamaah, piket 
kebersihan, kerja bakti, dan musyawarah kamar 
menciptakan interaksi intensif antar-santri. 
Mereka belajar memahami perbedaan kebiasaan, 
menghargai gaya komunikasi, serta mengurangi 
prasangka antarkelompok. Pembiasaan ini 
membangun lingkungan sosial yang mendukung 
internalisasi nilai toleransi. 

b. Keteladanan  • Intensitas 
pemberian nasihat 
dan pengarahan 
• Konsistensi 
perilaku teladan 
• Kemampuan 
pimpinan 
menyelesaikan 
konflik secara 
bijaksana 
• Respon santri 
terhadap 
keteladanan 

Figur kiai dan pengurus pesantren menjadi model 
utama dalam pembentukan karakter. Nasihat 
tentang tasamuh dan sikap rukun diperkuat 
melalui teladan berupa kesantunan, cara 
menyampaikan pendapat, dan cara merespons 
konflik. Santri menilai bahwa keteladanan ini 
berdampak langsung pada kemudahan 
menerapkan toleransi dalam kehidupan harian. 

c. Integrasi Nilai 
Toleransi dalam 
Kurikulum dan 
Kegiatan 
Keagamaan 

• Keberadaan 
materi fikih lintas 
mazhab 
• Pelaksanaan 
halaqah, bahtsul 
masail, majlis ta’lim 
• Diskusi terbuka 
dan dialog antar-
santri 
• Pemahaman 
kesantrian 
terhadap 
perbedaan fikih 

Kurikulum seperti kitab kuning, kajian fikih lintas 
mazhab, dan materi moderasi beragama 
menanamkan keterbukaan terhadap perbedaan. 
Kegiatan seperti halaqah, bahtsul masail, dan 
majlis ta’lim melatih santri berdiskusi secara 
dewasa dan menerima perbedaan pendapat. 
Santri memahami bahwa perbedaan hukum bukan 
alasan saling menegasikan. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900 
   

1896 
 

d. Terbentuknya 
Sikap Pluralisme 
Santri 

Aspek Kognitif: 
Pemahaman 
konsep toleransi & 
keberagaman 
Aspek Afektif: 
Penerimaan 
emosional 
terhadap 
perbedaan 
Aspek Konatif: 
Perilaku inklusif 
dan kolaboratif 

Angket dan observasi menunjukkan peningkatan 
sikap pluralistik santri secara kognitif (menjelaskan 
pentingnya menghargai perbedaan), afektif (tidak 
terganggu dengan perbedaan kebiasaan), dan 
konatif (membantu teman, menyelesaikan konflik 
tanpa kekerasan, serta bekerja sama lintas 
daerah). Pendidikan toleransi terbukti memiliki 
pengaruh kuat dalam membentuk pluralisme 
santri. 

Hasil penelitian yang tersaji dalam tabel menunjukkan bahwa implementasi pendidikan 
karakter berbasis toleransi di Pondok Pesantren Nurul Jadid berlangsung melalui mekanisme 
yang terstruktur dan terintegrasi dalam kehidupan keseharian santri. Pembiasaan nilai toleransi 
tercermin dari intensitas interaksi lintas daerah, kemampuan bekerja sama dalam kegiatan 
kolektif, serta berkurangnya konflik kecil antarsantri. Pola interaksi tersebut memungkinkan 
santri untuk memahami dan mengelola perbedaan secara adaptif. Keteladanan kiai, ustadz, dan 
pengurus pesantren juga memberikan kontribusi signifikan, terlihat dari konsistensi mereka 
dalam memberikan nasihat, menunjukkan sikap rendah hati, dan menyelesaikan konflik dengan 
pendekatan persuasif. Keteladanan ini menjadi indikator penting dalam memperkuat nilai 
toleransi karena santri cenderung meniru perilaku positif yang ditampilkan oleh figur panutan 
mereka. 

Integrasi nilai toleransi ke dalam kurikulum dan berbagai kegiatan keagamaan turut 
memperkaya proses internalisasi nilai (Mahara & Buhori, 2025). Melalui kajian kitab kuning, fikih 
lintas mazhab, serta kegiatan halaqah dan bahtsul masail, santri tidak hanya diajak memahami 
perbedaan pendapat secara teoritis, tetapi juga dipandu untuk mendiskusikannya secara 
dewasa dan menghargai perspektif orang lain. Hasil akhir dari proses ini tampak pada 
terbentuknya sikap pluralisme santri yang dapat diukur melalui tiga aspek, yaitu kognitif, afektif, 
dan konatif. Secara kognitif, santri mampu memahami prinsip-prinsip toleransi; secara afektif 
mereka menunjukkan penerimaan emosional terhadap perbedaan; dan secara konatif mereka 
menampilkan perilaku inklusif dalam interaksi sosial. Dengan demikian, tabel tersebut 
menggambarkan hubungan yang jelas antara implementasi pendidikan toleransi dan 
terbentuknya sikap pluralisme santri secara komprehensif. 

 
Relevansi Pendidikan Karakter Berbasis Toleransi dengan Pembentukan Sikap Pluralisme 

Temuan penelitian menunjukkan kesesuaian yang kuat dengan teori Lickona mengenai 
pendidikan karakter yang berfokus pada tiga aspek utama: moral knowing, moral feeling, dan 
moral action. Ketiga aspek ini tampak jelas dalam berbagai aktivitas pendidikan karakter yang 
berjalan di Pondok Pesantren Nurul Jadid. Pada aspek moral knowing, santri memperoleh 
pengetahuan konseptual tentang toleransi melalui kajian kitab, diskusi keagamaan, dan materi 
moderasi beragama yang memperkenalkan pentingnya penghargaan terhadap perbedaan. Pada 
aspek moral feeling, santri mengalami proses pembentukan rasa empati dan sensitivitas moral 
melalui pembiasaan hidup bersama, interaksi lintas daerah, dan pengalaman menghadapi 
perbedaan secara langsung dalam dinamika kehidupan asrama. Sementara pada aspek moral 
action, nilai toleransi diwujudkan dalam tindakan nyata melalui kerja sama lintas kelompok, 
penyelesaian konflik secara damai, serta perilaku inklusif dalam kegiatan harian. Kondisi sosial 
pesantren yang multietnis dan multikultural menjadi ruang yang sangat mendukung proses 
internalisasi ketiga aspek tersebut, sehingga membentuk karakter pluralistik secara bertahap, 
alami, dan konsisten. 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900 
   

1897 
 

Sikap pluralisme yang terbentuk di lingkungan pesantren tidak hanya bersifat kognitif, 
tetapi telah berkembang menjadi kompetensi sosial yang mendorong santri mampu hidup 
berdampingan dalam keberagaman secara harmonis(Siddik, Qorib, & Lubis, 2025). Pluralisme 
yang berkembang mencakup kemampuan santri untuk berdialog dengan perspektif berbeda, 
menerima keberagaman budaya daerah asal teman-temannya, serta menghindari stereotip dan 
prasangka. Temuan ini memperkuat konsep Diana Eck bahwa pluralisme bukan sekadar 
pengakuan pasif terhadap adanya perbedaan, tetapi merupakan bentuk keterlibatan aktif dan 
apresiatif dalam membangun hubungan sosial yang saling menghormati. Lingkungan pesantren 
yang sarat dengan interaksi lintas suku, bahasa, dan kebiasaan menjadikan pesantren sebagai 
laboratorium sosial tempat santri belajar merayakan perbedaan sebagai bagian dari identitas 
kolektif. Dengan demikian, pendidikan karakter berbasis toleransi di Nurul Jadid tidak hanya 
berfungsi sebagai program formal, tetapi sudah menjadi budaya sosial yang membentuk santri 
menjadi individu yang inklusif, terbuka, dan siap berkontribusi dalam masyarakat plural. 

 
Pesantren sebagai Ruang Sosialisasi Nilai Moderasi dan Toleransi 

Pesantren Nurul Jadid merupakan salah satu contoh lembaga pendidikan Islam yang 
secara konsisten mempraktikkan nilai-nilai moderasi beragama dalam seluruh aspek kehidupan 
santri. Moderasi beragama tidak hanya diajarkan secara teoritis melalui materi kajian, tetapi 
diwujudkan dalam perilaku keseharian, pola pengasuhan, dan interaksi sosial antarwarga 
pesantren. Nilai-nilai seperti tasamuh (toleransi), tawasuth (jalan tengah), tawazun 
(keseimbangan), dan i’tidal (keadilan) ditanamkan melalui berbagai aktivitas pendidikan formal 
dan nonformal. Dengan karakter pesantren yang hidup 24 jam, internalisasi nilai moderasi 
berlangsung secara lebih intens, berulang, dan menyeluruh dibandingkan lembaga pendidikan 
formal pada umumnya. 

Keteladanan kiai dan para ustadz menjadi pilar utama dalam proses sosialisasi nilai 
moderasi dan toleransi. Santri tidak hanya mendengar ajaran tentang pentingnya menghargai 
perbedaan, tetapi melihat langsung bagaimana para pengasuh bersikap ketika menghadapi 
perbedaan pandangan, baik dalam fikih maupun dalam kehidupan sosial. Cara kiai 
menyampaikan nasihat dengan bahasa yang santun, bagaimana mereka memberikan ruang bagi 
santri untuk bertanya dan berdiskusi, serta sikap mereka yang tidak mudah menghakimi 
pandangan berbeda menjadi sumber pembelajaran moral yang sangat kuat. Keteladanan ini 
membuat nilai moderasi lebih mudah diterima karena disampaikan melalui contoh nyata, bukan 
sekadar teori. 

Kurikulum keagamaan Pesantren Nurul Jadid juga dirancang untuk memperkuat sikap 
moderat. Pengajaran kitab kuning, fikih lintas mazhab, ilmu kalam, tasawuf, dan kajian 
komparatif lainnya membantu santri menyadari bahwa dalam Islam terdapat ragam pendapat 
yang sah, masing-masing dengan argumentasi ilmiah. Pendekatan ini membentuk pola berpikir 
inklusif dan kritis, sehingga santri tidak terjebak pada fanatisme sempit atau klaim kebenaran 
tunggal. Bahkan, pembelajaran fikih muqaranah memberikan pengalaman langsung bagi santri 
untuk membandingkan pendapat ulama, memahami konteks historis, serta melihat hikmah di 
balik perbedaan tersebut. 

Selain kurikulum formal, tradisi intelektual pesantren seperti halaqah ilmiah, bahtsul 
masail, dan majlis ta’lim menjadi ruang dialog yang sangat efektif dalam menanamkan nilai 
toleransi. Dalam forum bahtsul masail, misalnya, santri dilatih untuk berdiskusi secara 
argumentatif, menyampaikan pendapat tanpa merendahkan lawan bicara, dan menghargai 
keputusan kolektif yang dihasilkan. Suasana diskusi yang egaliter dan terbuka mendorong santri 
untuk mengembangkan sikap saling menghormati meskipun memiliki perspektif yang berbeda. 
Forum semacam ini memperkuat pemahaman santri bahwa perbedaan merupakan keniscayaan 
dalam beragama dan harus disikapi dengan bijaksana. 

Lingkungan pesantren sebagai komunitas multikultural juga memainkan peran strategis 
dalam sosialisasi nilai moderasi dan toleransi. Santri yang berasal dari berbagai daerah—dengan 
budaya, bahasa, dan latar belakang keluarga yang berbeda—dipertemukan dalam satu ruang 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900 
   

1898 
 

hidup bersama. Interaksi sehari-hari dalam asrama, dapur umum, musala, hingga kegiatan 
kebersamaan lainnya memaksa santri beradaptasi, memahami perbedaan, dan belajar 
menyelesaikan konflik secara damai. Lingkungan sosial yang plural ini menjadi laboratorium 
nyata tempat nilai moderasi diuji dan dipraktikkan, sehingga tertanam kuat dalam diri santri. 
Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi lembaga pendidikan agama, tetapi juga 
menjadi pusat pembentukan karakter moderat yang siap hidup di tengah masyarakat yang 
multikultural. 

 
Interaksi Sosial sebagai Media Internaliasi Nilai Toleransi 

Interaksi sosial antar-santri di Pondok Pesantren Nurul Jadid berlangsung secara intensif 
dan alami karena kehidupan mereka berada dalam satu lingkungan yang terstruktur selama 24 
jam. Interaksi ini tidak hanya terjadi dalam kegiatan formal seperti pembelajaran, tetapi juga 
dalam aktivitas sehari-hari di kamar, dapur umum, masjid, dan area kerja bakti. Situasi sosial 
seperti ini menciptakan ruang luas bagi santri untuk membangun relasi interpersonal yang kuat. 
Secara teoritis, hal ini sejalan dengan teori kontak sosial yang dikemukakan Allport, yang 
menyatakan bahwa interaksi positif antarindividu dari kelompok atau latar belakang berbeda 
dapat menurunkan prasangka dan meningkatkan pemahaman. Di pesantren, intensitas interaksi 
membuat santri saling mengenal karakter, kebiasaan, dan pola komunikasi teman-temannya, 
sehingga memudahkan mereka mengembangkan sikap saling menghargai. 

Kesadaran beragama—pilar pertama dalam Panca Kesadaran Santri Pesantren Nurul 
Jadid—menjadi pondasi moral yang membimbing santri dalam berinteraksi. Dengan 
pemahaman keagamaan yang ditanamkan sejak awal, santri belajar bahwa Islam mengajarkan 
nilai tasamuh (toleransi), ukhuwwah (persaudaraan), dan larangan untuk saling merendahkan. 
Kesadaran beragama ini membuat santri memahami bahwa perbedaan karakter, budaya 
daerah, maupun tingkat pengetahuan antara satu sama lain harus disikapi secara bijak, bukan 
dengan konflik atau sikap eksklusif. Melalui bimbingan ustadz, konflik kecil yang terjadi 
antarsantri biasanya diselesaikan dengan cara dialogis yang menekankan akhlak, sehingga 
menjadi media pembelajaran sosial yang menguatkan moralitas dan empati. 

Kesadaran berilmu sebagai dasar kedua juga memainkan peran penting dalam 
internalisasi nilai toleransi. Santri memahami bahwa ilmu menuntut keterbukaan pikiran, 
penghargaan terhadap pandangan lain, serta kemampuan menerima perbedaan pendapat. 
Diskusi kitab, musyawarah malam, serta kegiatan belajar kelompok mengajarkan kepada santri 
bahwa keberagaman pendapat adalah sesuatu yang wajar dan produktif dalam proses mencari 
kebenaran. Dengan kesadaran berilmu, santri menjadi lebih mudah menerima perbedaan dan 
tidak kaku dalam menghadapi keragaman pandangan, baik dalam persoalan akademik maupun 
kehidupan sosial. 

Kesadaran bermasyarakat sebagai bagian ketiga dari Panca Kesadaran membentuk 
santri untuk hidup dalam komunitas yang plural, saling membantu, dan menghargai perbedaan. 
Di lingkungan asrama, santri senantiasa berhadapan dengan situasi yang menuntut kerja sama 
lintas suku dan daerah, seperti piket kebersihan, kegiatan dapur umum, atau kerja bakti. 
Kegiatan kolektif ini mendidik santri untuk membangun solidaritas sosial, mengembangkan 
kemampuan komunikasi interpersonal, dan menerapkan nilai toleransi dalam kehidupan nyata. 
Konflik kecil yang muncul dalam dinamika bermasyarakat di pesantren dipandang sebagai 
proses pendewasaan, bukan sebagai hambatan, karena setiap masalah diselesaikan dengan 
pendekatan persuasif yang diarahkan oleh pengurus dan ustadz. 

Kesadaran berbangsa dan bernegara serta kesadaran berorganisasi, sebagai komponen 
keempat dan kelima Panca Kesadaran, memperluas ruang internalisasi nilai toleransi dalam 
konteks kebangsaan dan kepemimpinan. Santri memahami bahwa Indonesia adalah bangsa 
yang majemuk sehingga toleransi bukan hanya tuntutan moral, tetapi juga kebutuhan dalam 
menjaga persatuan. Melalui kegiatan organisasi seperti OSIS pesantren, organisasi kamar, atau 
kepanitiaan acara, santri dilatih untuk memimpin, bekerja sama, dan mengelola konflik secara 
demokratis. Pengalaman ini membentuk kemampuan adaptasi mereka dalam keberagaman dan 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900 
   

1899 
 

menanamkan kesadaran bahwa toleransi adalah prinsip utama dalam berbangsa dan 
berorganisasi. Dengan demikian, interaksi sosial di Pondok Pesantren Nurul Jadid, yang 
berlandaskan Panca Kesadaran Santri, menjadi media yang sangat efektif dalam 
menginternalisasikan nilai toleransi dan membentuk santri yang pluralistik, inklusif, dan 
berkarakter moderat. 

 
4. Kesimpulan 
 

Penelitian ini menunjukkan bahwa implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi 
di Pondok Pesantren Nurul Jadid telah berlangsung secara efektif melalui kombinasi pendekatan 
pembiasaan, keteladanan, integrasi kurikulum, serta dinamika interaksi sosial santri. 
Pembiasaan dalam kehidupan sehari-hari—meliputi kegiatan ibadah berjamaah, kerja bakti, 
musyawarah kamar, dan aktivitas kolektif lainnya—mendorong santri untuk berinteraksi secara 
intensif dengan teman dari beragam latar belakang budaya dan daerah, sehingga menjadi ruang 
alami bagi pengembangan sikap saling menghargai dan memahami perbedaan. Keteladanan 
kiai, ustadz, dan pengurus pesantren juga memainkan peran sentral dalam memperkuat 
internalisasi nilai-nilai toleransi melalui nasihat, sikap santun, serta cara bijaksana dalam 
menghadapi perbedaan dan konflik santri. 

Integrasi nilai toleransi dalam kurikulum pesantren melalui kajian kitab, fikih lintas 
mazhab, halaqah, bahtsul masail, dan tradisi intelektual lainnya memperkaya pemahaman 
santri mengenai pentingnya keterbukaan dan penghormatan terhadap perbedaan pendapat. 
Dalam konteks ini, nilai-nilai moderasi beragama menjadi kerangka konseptual yang 
memperkuat proses pembentukan karakter santri agar tidak bersikap eksklusif atau fanatik 
terhadap satu sudut pandang tertentu. Selain itu, interaksi sosial yang berlandaskan Panca 
Kesadaran Santri—kesadaran beragama, berilmu, bermasyarakat, berbangsa dan bernegara, 
serta berorganisasi—membantu santri mengembangkan empati, kemampuan komunikasi 
interpersonal, serta keterampilan adaptif yang diperlukan untuk hidup harmonis di lingkungan 
plural. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan karakter berbasis toleransi 
berkontribusi signifikan terhadap pembentukan sikap pluralisme santri pada tiga dimensi utama: 
kognitif, afektif, dan konatif. Secara kognitif, santri memahami makna penting toleransi dan 
keberagaman; secara afektif, santri menunjukkan penerimaan emosional terhadap perbedaan; 
dan secara konatif, santri mampu menampilkan perilaku inklusif serta menyelesaikan konflik 
secara damai. Dengan demikian, Pondok Pesantren Nurul Jadid terbukti menjadi ruang 
sosialisasi nilai moderasi beragama yang efektif dalam membangun karakter santri yang toleran, 
pluralis, dan siap menghadapi tantangan kehidupan sosial di masyarakat multikultural. 

 
Refrensi 
Ardyanti, Y., Roziqin, A., & Mauludin, H. (2025). NILAI ISLAM SEBAGAI PILAR TOLERANSI DALAM 

KEHIDUPAN MULTIKULTURAL. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(02), 439–448. 
https://doi.org/10.23969/jp.v10i02.27022 

Handayani, F., Basari, M. H., Nurhidayah, N., Fatwanti, D., & Arinindyah, O. (2025). 
Implementation of Boarding School Learning in Building Religious Character at SMA 
Daarul Qur’an Bandung. AL GHAZALI: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 5(2), 229–
246. https://doi.org/10.69900/ag.v5i2.472 

Istianah, A., Darmawan, C., Sundawa, D., Fitriasari, S., & Shamim, A. (2025). Research Trends in 
Peace Education as A Pillar in Creating A Safe and Comfortable Learning Environment: A 
Bibliometric Study. IJORER : International Journal of Recent Educational Research, 6(2), 
582–601. https://doi.org/10.46245/ijorer.v6i2.769 

Junaidin, Supriatman, Y. Y., Sativa, N. I. O., Safitri, R. A., & Alfahira, A. (2025). Integration of 
Thomas Lickona’s Thought and Bima Local Wisdom in Islamic Character Education for 



 
 

JKIP : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900 
   

1900 
 

Adolescents. Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 18(3), 426–442. 
https://doi.org/10.37812/fikroh.v18i3.2074 

Mahara, R., & Buhori. (2025). Islamic Education and Religious Moderation: The Challenge of 
Building a Tolerant Character in the Educational Environtment. IJERI : International 
Journal of Educational Research and Innovation, 22(22). Retrieved from 
https://upoes.org/index.php/ijeri/article/view/69 

Qodriyah, K., Zubaidi, A., Sulusiyah, S., & Zehroh, S. F. (2021). Manajemen Pendidikan Pondok 
Pesantren Nurul Jadid Paiton Probolinggo di Masa Pandemi Covid-19. TRILOGI: Jurnal Ilmu 
Teknologi, Kesehatan, Dan Humaniora, 2(3), 270–283. 
https://doi.org/10.33650/trilogi.v2i3.2816 

Siddik, M. F., Qorib, M., & Lubis, R. R. (2025). Integration of Multicultural Values in Islamic 
Education Learning at Schools. Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 89–105. 
https://doi.org/10.38073/jpi.v15i1.2646 

Sumarni, L., & Rochbani, I. T. N. (2025). Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali: Antara Etika, Akhlak, 
dan Pengembangan Karakter. Al-Zayn : Jurnal Ilmu Sosial & Hukum, 3(5), 6154–6163. 
https://doi.org/10.61104/alz.v3i5.2394 

Syakhrani, A. W., Hasanah, M., & Rozak, A. (2025). Pendidikan Multikultural dan Kebijakan untuk 
Mempromosikan Toleransi. Jurnal Ilmiah Edukatif, 11(1), 275–284. 
https://doi.org/10.37567/jie.v11i1.3736 

Ying, T. (2025). Locke and the Problem of Liberalism. Perspectives on Political Science, 54(4), 
248–257. https://doi.org/10.1080/10457097.2025.2548719 

Zubaidi, A. (2024). Multicultural Insight in Promoting Tolerance Movement; Lesson Learned 
From Islamic Religious Education in the Rural Side. PEDAGOGIK: Jurnal Pendidikan, 11(1), 
19–35. https://doi.org/10.33650/pjp.v11i1.7537 

Zubaidi, A., & Jali, H. (2025). Integrating Local Wisdom in Religious Moderation Education: A 
Study of Mountain Slope Communities. Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan 
Kemasyarakatan, 23(1), 106–120. https://doi.org/10.21154/cendekia.v23i1.10173 

Zubaidi, A., Sadidah, N. F., & Umam, M. K. (2024). Transformation of Islamic Boarding School 
Education: Integration of Trilogy Values and Five Student Awareness In Curriculum 
Development. Edukasia Islamika, 9(2), 163–184. https://doi.org/10.28918/jei.v9i2.8905 

 


