Wk

JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan
Volume 6 No 4 Halaman 1891-1900

Implementation Of Character Education Based Ontolerance In Shaping Pluralism
Attitudes

Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Toleransi Dalam Pembentukan Sikap
Pluralisme

Sofiatil Aliyah!, Ahmad Zubaidi2, Moch. Imam Machfudi®, Suparwoto Sapto Wahono*, Miftah
Arifin®
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddig Jemberl2345
Email: sofiatilaliyah79@gmail.com?, edi@unuja.ac.id?, imam.machfudi@gmail.com?,

wahsapto@uinkhas.ac.id*, Miftaharifin@uinkhas.ac.id®
*Corresponding Author

Received : 15 October 2025, Revised : 25 November 2025, Accepted : 26 Desember 2025

ABSTRACT

This study examines the implementation of tolerance-based character education in shaping pluralistic
attitudes among students at Pondok Pesantren Nurul Jadid, Paiton Probolinggo. Using a qualitative case
study approach, the research explores the mechanisms of habituation, exemplary leadership, and value
integration within the curriculum and religious activities. Data were collected through interviews,
observations, and documentation involving pesantren leaders, teachers, student organizations, and senior
students. The findings reveal that daily interactions in the pesantren—structured around the Panca
Kesadaran Santri (Five Awarenesses of Students): religious awareness, intellectual awareness, social
awareness, national awareness, and organizational awareness—serve as the foundation for internalizing
tolerance values. Tolerance is cultivated through positive social contact in shared spaces, conflict
resolution guided by educators, and dialogical learning forums such as halagah, bahtsul masail, and
comparative figh studies. These processes contribute significantly to the development of pluralistic
attitudes in cognitive, affective, and conative dimensions. The study concludes that pesantren plays a
strategic role as a socialization space for moderation, producing students who are inclusive, adaptive, and
capable of living harmoniously within a diverse society.

Keywords: Character Education, Tolerance, Pluralism, Pesantren, Social Interaction.

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi dalam pembentukan sikap
pluralisme pada santri Pondok Pesantren Nurul Jadid, Paiton Probolinggo. Dengan menggunakan
pendekatan kualitatif jenis studi kasus, penelitian ini menggali mekanisme pembiasaan, keteladanan,
serta integrasi nilai dalam kurikulum dan kegiatan keagamaan. Data diperoleh melalui wawancara,
observasi, dan dokumentasi yang melibatkan pengasuh pesantren, guru, pengurus organisasi santri, serta
santri tingkat menengah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa interaksi sosial harian di pesantren—yang
dibangun melalui Panca Kesadaran Santri, yaitu kesadaran beragama, berilmu, bermasyarakat, berbangsa
dan bernegara, serta berorganisasi—menjadi fondasi utama internalisasi nilai toleransi. Nilai toleransi
tumbuh melalui kontak sosial positif, penyelesaian konflik secara dialogis, serta forum pembelajaran
seperti halagah, bahtsul masail, dan fikih lintas mazhab. Proses tersebut berkontribusi signifikan terhadap
pembentukan sikap pluralistik santri pada aspek kognitif, afektif, dan konatif. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa pesantren berperan strategis sebagai ruang sosialisasi moderasi beragama yang mampu mencetak
santri inklusif, adaptif, dan siap hidup harmonis di tengah masyarakat yang beragam

Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Toleransi, Pluralisme, Pesantren, Interaksi Sosial.

1. Pendahuluan
Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam

membentuk karakter dan kepribadian peserta didik (Zubaidi, Sadidah, & Umam, 2024). Di
tengah kehidupan masyarakat yang semakin plural dan kompleks, pesantren dituntut tidak

http.//journal.al-matani.com/index.php/jkip/index


mailto:sofiatilaliyah79@gmail.com
mailto:edi@unuja.ac.id
mailto:imam.machfudi@gmail.com
mailto:wahsapto@uinkhas.ac.id
mailto:Miftaharifin@uinkhas.ac.id

JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900

hanya menghasilkan santri yang unggul dalam aspek keilmuan, spiritual, dan moral, tetapi juga
memiliki kemampuan untuk hidup berdampingan secara harmonis dengan kelompok yang
berbeda(Qodriyah, Zubaidi, Sulusiyah, & Zehroh, 2021). Tantangan sosial-keagamaan yang
muncul akibat polarisasi, ujaran kebencian, intoleransi, dan radikalisme telah menegaskan
kembali urgensi pendidikan karakter berbasis toleransi dalam ekosistem pendidikan Islam
(Zubaidi & Jali, 2025).

Secara konseptual, toleransi dipahami sebagai sikap menghargai perbedaan,
memberikan ruang terhadap keberagaman pandangan, serta menahan diri dari tindakan yang
dapat memicu konflik atau diskriminasi (Syakhrani, Hasanah, & Rozak, 2025). Sikap toleran
menjadi salah satu pilar utama dalam membangun pluralisme, yakni kemampuan individu atau
kelompok untuk hidup berdampingan dalam keragaman budaya, agama, tradisi, dan identitas
(Zubaidi, 2024). Dalam perspektif pendidikan Islam, nilai toleransi memiliki dasar teologis yang
kuat, sebagaimana termuat dalam prinsip tasamuh, ta’aruf, ta’awun, dan rahmatan lil
‘alamin(Ardyanti, Rozigin, & Mauludin, 2025). Oleh karena itu, pesantren memiliki fondasi yang
kokoh untuk mengembangkan pendidikan karakter berbasis toleransi sebagai bagian integral
dari sistem pendidikannya (Sitanggang, Lubis, Muljono, & Pramono, 2025).

Implementasi nilai-nilai toleransi di pesantren berlangsung tidak hanya melalui
pembelajaran formal di kelas, tetapi juga melalui pembiasaan, keteladanan, interaksi sosial, dan
kultur pesantren yang inklusif(Handayani, Basari, Nurhidayah, Fatwanti, & Arinindyah, 2025).
Penelitian-penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa pendidikan karakter efektif ketika
diinternalisasikan melalui hidden curriculum yang terefleksi dalam kehidupan sehari-hari,
seperti sikap saling menghargai, musyawarah, adab dalam pergaulan, serta penghormatan
terhadap perbedaan pemahaman keagamaan. Dengan demikian, pendidikan karakter berbasis
toleransi memerlukan pendekatan holistik yang memadukan aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik dalam membentuk sikap pluralistik santri. Urgensi pendidikan karakter berbasis
toleransi semakin menguat seiring meningkatnya tantangan remaja di era digital. Arus informasi
yang cepat, penyebaran konten provokatif atau ekstrem, serta homogenitas lingkungan sosial
tertentu dapat mempengaruhi cara pandang santri terhadap keberagaman. Karena itu,
diperlukan sistem pendidikan yang mampu menanamkan nilai-nilai moderasi, empati, dan
penghormatan terhadap perbedaan sejak dini.

Dalam konteks ini, Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton Probolinggo dipilih sebagai
lokus penelitian karena memiliki karakteristik yang unik dan representatif. Pondok pesantren ini
merupakan salah satu pesantren besar di Jawa Timur yang dikenal memiliki kultur pendidikan
inklusif, penerapan konsep Islam wasathiyah, serta keberagaman latar belakang santri baik dari
sisi geografis, budaya, maupun afiliasi sosial. Selain itu, pesantren ini telah lama
mengembangkan berbagai program pembinaan karakter, seperti pendidikan moderas
beragama, kegiatan ekstrakurikuler lintas minat, pembiasaan adab keseharian, forum
musyawarah santri, serta interaksi sosial yang mendorong penghargaan terhadap perbedaan.
Karakteristik tersebut menjadikan Pondok Pesantren Nurul Jadid sebagai lokasi yang tepat untuk
mengkaji implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi.

Pemilihan lokasi ini juga didasarkan pada beberapa pertimbangan akademik dan
sosiologis. Pertama, Nurul Jadid merupakan pesantren yang berada dalam lingkungan
masyarakat multikultural sehingga memungkinkan santri berinteraksi dengan berbagai
kelompok sosial. Kedua, pesantren ini telah menerapkan kurikulum integratif antara pendidikan
formal, diniyah, dan kultural yang memberi ruang besar bagi pembentukan karakter. Ketiga,
kultur organisasi di pesantren ini menekankan pentingnya nilai persatuan, dialog, dan toleransi
dalam kehidupan sehari-hari santri. Keempat, pesantren ini aktif dalam berbagai program
nasional terkait moderasi beragama dan pendidikan karakter, sehingga penelitian ini sekaligus
dapat menguatkan praktik baik (best practices) yang sudah berjalan.

Berdasarkan konteks tersebut, tulisan ini berupaya menganalisis bagaimana
implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi dapat membentuk sikap pluralisme pada
santri Pondok Pesantren Nurul Jadid. Fokus kajian diarahkan pada strategi, praktik

1892



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900

pembelajaran, pembiasaan nilai, serta dinamika interaksi sosial yang mendukung internalisasi
nilai toleransi di lingkungan pesantren. Dengan menganalisis praktik implementasi tersebut,
penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan model
pendidikan karakter di pesantren dan memperkuat peran pesantren sebagai pusat kaderisasi
generasi muda yang moderat, inklusif, dan berwawasan kebangsaan.

2. Metodologi

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus untuk
mengkaji secara mendalam implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi dalam
pembentukan sikap pluralisme santri di Pondok Pesantren Nurul Jadid, Paiton Probolinggo.
Pendekatan ini dipilih karena mampu menggali makna, proses, dan dinamika pembiasaan nilai
toleransi yang berlangsung secara naturalistik dalam kehidupan pesantren. Informan penelitian
ditentukan dengan teknik purposive sampling, meliputi pengasuh pesantren, pembina asrama,
guru, pengurus organisasi santri, serta santri tingkat menengah yang terlibat dalam kegiatan
pembinaan karakter. Data primer dikumpulkan melalui observasi partisipatif terhadap aktivitas
harian pesantren, wawancara mendalam dengan informan kunci, dan dokumentasi berupa foto
kegiatan, modul pembinaan, serta arsip pesantren. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari
dokumen kebijakan, kurikulum, dan literatur pendukung terkait pendidikan toleransi dan
pluralisme.

Analisis data dilakukan menggunakan model Miles dan Huberman yang mencakup
reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan. Validitas temuan dijaga melalui
triangulasi sumber dan teknik, member check, serta ketekunan pengamatan untuk memastikan
bahwa interpretasi peneliti sesuai dengan konteks dan pengalaman informan. Penelitian ini
dibatasi pada implementasi nilai toleransi sebagai bagian dari pendidikan karakter santri dan
difokuskan pada konteks sosial-budaya Pondok Pesantren Nurul Jadid, sehingga temuan tidak
dimaksudkan untuk digeneralisasi pada seluruh pesantren, namun memberikan gambaran
mendalam mengenai praktik pendidikan toleransi di lingkungan pesantren besar yang memiliki
kultur moderasi beragama yang kuat.

3. Literature Review

a. Teori Pendidikan Karakter
Teori pendidikan karakter berakar pada gagasan bahwa proses pendidikan bukan hanya
transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan nilai, moral, dan akhlak peserta
didik(Sumarni & Rochbani, 2025). Lickona (1991) menegaskan bahwa pendidikan karakter
terdiri dari tiga komponen utama: moral knowing, moral feeling, dan moral action. Ketiganya
harus berjalan secara terpadu agar menghasilkan karakter yang utuh(Junaidin, Supriatman,
Sativa, Safitri, & Alfahira, 2025).
Dalam konteks pendidikan pesantren, pendidikan karakter dipahami sebagai pembentukan
kepribadian santri melalui integrasi antara nilai-nilai Islam, keteladanan kiai dan ustadz, serta
budaya lingkungan pesantren. Pendidikan karakter di pesantren lebih bersifat komunal,
hidup 24 jam, dan berbasis pembiasaan, sehingga memberi ruang yang sangat efektif dalam
penanaman nilai-nilai toleransi, empati, disiplin, dan tanggung jawab.
Implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi pada akhirnya diletakkan dalam
kerangka pembentukan karakter yang komprehensif, yaitu membentuk santri yang mampu
memahami perbedaan, meresponsnya secara etis, serta berperilaku kooperatif dalam
kehidupan sosial dan keagamaan.

b. Teori Toleransi dalam Pendidikan
Toleransi merupakan konsep yang berakar pada pengakuan bahwa keberagaman adalah
keniscayaan (diversity as inevitability) (Istianah, Darmawan, Sundawa, Fitriasari, & Shamim,
2025). John Locke memaknai toleransi sebagai prinsip penerimaan terhadap pandangan

1893



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900

berbeda tanpa memaksakan kebenaran tunggal(Ying, 2025). Dalam pengembangan
pendidikan modern, UNESCO (2015) menjadikan toleransi sebagai salah satu pilar pendidikan
global melalui empat unsur utama: kesadaran, pengertian, penerimaan, dan apresiasi
terhadap keberagaman.
Dalam konteks pendidikan Islam, toleransi tercermin dari nilai tasamuh, yaitu sikap lapang
dada terhadap perbedaan, baik dalam aspek fikih, budaya, maupun keyakinan. Implementasi
toleransi di pesantren biasanya dilakukan melalui pembiasaan interaksi sosial yang sehat,
penguatan nilai moderasi beragama, dialog antar-santri dari berbagai latar belakang, serta
penegakan aturan yang menolak kekerasan atau diskriminasi.
Teori ini menegaskan bahwa toleransi bukan sekadar sikap pasif, tetapi merupakan
kompetensi sosial, keterampilan interaksi, dan kerangka moral, yang semuanya dapat
dikembangkan melalui pendidikan intensif di lingkungan pesantren.

c. TeoriToleransi dalam Pendidikan
Pluralisme merupakan sebuah pandangan yang menempatkan keberagaman sebagai realitas
sosial yang bukan hanya harus diakui, tetapi juga perlu dikelola melalui keterlibatan aktif.
Menurut Diana Eck dari Harvard Pluralism Project, pluralisme bukan sekadar pengakuan
bahwa masyarakat terdiri dari berbagai kelompok yang berbeda, melainkan suatu proses
kesediaan untuk terlibat dalam dialog, memahami perbedaan, dan membangun relasi yang
berlandaskan penghargaan dan kerja sama. Dengan demikian, pluralisme jauh melampaui
toleransi pasif; ia menuntut keterlibatan aktif, pengertian mendalam, dan kontribusi
terhadap kebaikan bersama.
Dalam konteks pendidikan dan kehidupan pesantren, pembentukan sikap pluralistik
berkembang melalui proses internalisasi nilai, interaksi sosial, dan pembiasaan hidup
bersama dalam lingkungan yang heterogen. Santri yang berasal dari daerah, budaya, dan
latar belakang keluarga yang berbeda akan berhadapan dengan keragaman sejak hari
pertama mereka berada di pesantren. Situasi ini menjadi ruang pendidikan sosial yang
signifikan, karena keberagaman yang dihadapi secara langsung menuntut mereka untuk
mengembangkan pemahaman antarbudaya, empati, dan kemampuan bekerja sama.
Perspektif psikologi sosial menjelaskan bahwa sikap pluralistik terbentuk melalui kombinasi
aspek kognitif, afektif, dan konatif. Aspek kognitif mencakup pengetahuan tentang
keberagaman dan pemahaman mengenai nilai-nilai keberagaman itu sendiri. Aspek afektif
terkait dengan penerimaan emosional terhadap perbedaan dan sikap simpatik dalam
interaksi sosial. Sementara itu, aspek konatif berkaitan dengan kesiapan individu untuk
berperilaku secara inklusif, seperti bersedia bekerja sama, menghindari stereotip, dan
menunjukkan penghargaan terhadap kelompok lain.
Dalam konteks pesantren seperti Pondok Pesantren Nurul Jadid, pluralisme dapat tumbuh
kuat karena beberapa faktor yang telah mengakar dalam tradisi pesantren. Lingkungan
pesantren secara alami mempertemukan santri dari berbagai daerah di Indonesia, sehingga
interaksi antarbudaya menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari. Selain itu, kurikulum
pesantren yang moderat, sikap inklusif para kiai dan ustadz, serta budaya pesantren yang
menekankan ukhuwah dan adab dalam pergaulan turut memperkuat pembentukan sikap
pluralistik. Praktik keseharian seperti kerja bakti bersama, kegiatan keagamaan kolektif,
diskusi antar-santri, dan dinamika sosial di asrama mendorong santri untuk saling
memahami, berlatih mengelola konflik secara damai, dan membangun rasa saling
menghargai.
Dengan demikian, teori pluralisme dalam penelitian ini menjadi dasar untuk menjelaskan
bagaimana pendidikan karakter berbasis toleransi mampu berkembang lebih jauh menjadi
sikap pluralistik. Implementasi nilai-nilai toleransi di pesantren tidak hanya menghasilkan
santri yang mampu menerima perbedaan, tetapi juga menciptakan individu yang aktif
terlibat dalam membangun harmoni sosial, menghargai keragaman, serta berkontribusi
dalam membentuk masyarakat yang inklusif dan kooperatif.

1894



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900

3. Hasil dan Pembahasan

Penelitian ini menemukan bahwa implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi
di Pondok Pesantren Nurul Jadid berjalan melalui tiga mekanisme utama: pembiasaan
(habituation), keteladanan (modeling), dan penguatan nilai melalui kurikulum dan kegiatan
pesantren. Ketiga mekanisme tersebut berkontribusi langsung terhadap pembentukan sikap
pluralisme santri, terutama dalam konteks interaksi sosial sehari-hari, penyelesaian konflik, dan

penghargaan terhadap perbedaan budaya maupun pemahaman keagamaan.
Tabel. Hasil Penelitian Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Toleransi

Aspek Temuan Indikator Deskripsi Hasil Penelitian

a. Pembiasaan ¢ Frekuensi Kegiatan harian seperti shalat berjamaah, piket
Nilai Toleransi interaksi lintas kebersihan, kerja bakti, dan musyawarah kamar
dalam Kehidupan daerah menciptakan interaksi intensif antar-santri.

Harian Santri

e Kemampuan
bekerja sama
dalam kegiatan
harian

e Ketertiban dan
kedisiplinan
kolektif

¢ Penurunan
konflik kecil antar-
santri

Mereka belajar memahami perbedaan kebiasaan,
menghargai gaya komunikasi, serta mengurangi
prasangka antarkelompok. Pembiasaan ini
membangun lingkungan sosial yang mendukung
internalisasi nilai toleransi.

b. Keteladanan

¢ |ntensitas
pemberian nasihat
dan pengarahan
e Konsistensi
perilaku teladan
¢ Kemampuan
pimpinan
menyelesaikan
konflik secara
bijaksana

e Respon santri
terhadap
keteladanan

Figur kiai dan pengurus pesantren menjadi model
utama dalam pembentukan karakter. Nasihat
tentang tasamuh dan sikap rukun diperkuat
melalui teladan berupa kesantunan, cara
menyampaikan pendapat, dan cara merespons
konflik. Santri menilai bahwa keteladanan ini
berdampak langsung pada kemudahan
menerapkan toleransi dalam kehidupan harian.

c. Integrasi Nilai
Toleransi dalam
Kurikulum dan
Kegiatan
Keagamaan

e Keberadaan
materi fikih lintas
mazhab

e Pelaksanaan
halagah, bahtsul
masail, maijlis ta’lim
e Diskusi terbuka
dan dialog antar-
santri

¢ Pemahaman
kesantrian
terhadap
perbedaan fikih

Kurikulum seperti kitab kuning, kajian fikih lintas
mazhab, dan materi moderasi beragama
menanamkan keterbukaan terhadap perbedaan.
Kegiatan seperti halagah, bahtsul masail, dan
majlis ta’lim melatih santri berdiskusi secara
dewasa dan menerima perbedaan pendapat.
Santri memahami bahwa perbedaan hukum bukan
alasan saling menegasikan.

1895



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900

d. Terbentuknya  Aspek Kognitif: Angket dan observasi menunjukkan peningkatan

Sikap Pluralisme  Pemahaman sikap pluralistik santri secara kognitif (menjelaskan

Santri konsep toleransi &  pentingnya menghargai perbedaan), afektif (tidak
keberagaman terganggu dengan perbedaan kebiasaan), dan
Aspek Afektif: konatif (membantu teman, menyelesaikan konflik
Penerimaan tanpa kekerasan, serta bekerja sama lintas
emosional daerah). Pendidikan toleransi terbukti memiliki
terhadap pengaruh kuat dalam membentuk pluralisme
perbedaan santri.
Aspek Konatif:

Perilaku inklusif
dan kolaboratif

Hasil penelitian yang tersaji dalam tabel menunjukkan bahwa implementasi pendidikan
karakter berbasis toleransi di Pondok Pesantren Nurul Jadid berlangsung melalui mekanisme
yang terstruktur dan terintegrasi dalam kehidupan keseharian santri. Pembiasaan nilai toleransi
tercermin dari intensitas interaksi lintas daerah, kemampuan bekerja sama dalam kegiatan
kolektif, serta berkurangnya konflik kecil antarsantri. Pola interaksi tersebut memungkinkan
santri untuk memahami dan mengelola perbedaan secara adaptif. Keteladanan kiai, ustadz, dan
pengurus pesantren juga memberikan kontribusi signifikan, terlihat dari konsistensi mereka
dalam memberikan nasihat, menunjukkan sikap rendah hati, dan menyelesaikan konflik dengan
pendekatan persuasif. Keteladanan ini menjadi indikator penting dalam memperkuat nilai
toleransi karena santri cenderung meniru perilaku positif yang ditampilkan oleh figur panutan
mereka.

Integrasi nilai toleransi ke dalam kurikulum dan berbagai kegiatan keagamaan turut
memperkaya proses internalisasi nilai (Mahara & Buhori, 2025). Melalui kajian kitab kuning, fikih
lintas mazhab, serta kegiatan halagah dan bahtsul masail, santri tidak hanya diajak memahami
perbedaan pendapat secara teoritis, tetapi juga dipandu untuk mendiskusikannya secara
dewasa dan menghargai perspektif orang lain. Hasil akhir dari proses ini tampak pada
terbentuknya sikap pluralisme santri yang dapat diukur melalui tiga aspek, yaitu kognitif, afektif,
dan konatif. Secara kognitif, santri mampu memahami prinsip-prinsip toleransi; secara afektif
mereka menunjukkan penerimaan emosional terhadap perbedaan; dan secara konatif mereka
menampilkan perilaku inklusif dalam interaksi sosial. Dengan demikian, tabel tersebut
menggambarkan hubungan vyang jelas antara implementasi pendidikan toleransi dan
terbentuknya sikap pluralisme santri secara komprehensif.

Relevansi Pendidikan Karakter Berbasis Toleransi dengan Pembentukan Sikap Pluralisme

Temuan penelitian menunjukkan kesesuaian yang kuat dengan teori Lickona mengenai
pendidikan karakter yang berfokus pada tiga aspek utama: moral knowing, moral feeling, dan
moral action. Ketiga aspek ini tampak jelas dalam berbagai aktivitas pendidikan karakter yang
berjalan di Pondok Pesantren Nurul Jadid. Pada aspek moral knowing, santri memperoleh
pengetahuan konseptual tentang toleransi melalui kajian kitab, diskusi keagamaan, dan materi
moderasi beragama yang memperkenalkan pentingnya penghargaan terhadap perbedaan. Pada
aspek moral feeling, santri mengalami proses pembentukan rasa empati dan sensitivitas moral
melalui pembiasaan hidup bersama, interaksi lintas daerah, dan pengalaman menghadapi
perbedaan secara langsung dalam dinamika kehidupan asrama. Sementara pada aspek moral
action, nilai toleransi diwujudkan dalam tindakan nyata melalui kerja sama lintas kelompok,
penyelesaian konflik secara damai, serta perilaku inklusif dalam kegiatan harian. Kondisi sosial
pesantren yang multietnis dan multikultural menjadi ruang yang sangat mendukung proses
internalisasi ketiga aspek tersebut, sehingga membentuk karakter pluralistik secara bertahap,
alami, dan konsisten.

1896



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900

Sikap pluralisme yang terbentuk di lingkungan pesantren tidak hanya bersifat kognitif,
tetapi telah berkembang menjadi kompetensi sosial yang mendorong santri mampu hidup
berdampingan dalam keberagaman secara harmonis(Siddik, Qorib, & Lubis, 2025). Pluralisme
yang berkembang mencakup kemampuan santri untuk berdialog dengan perspektif berbeda,
menerima keberagaman budaya daerah asal teman-temannya, serta menghindari stereotip dan
prasangka. Temuan ini memperkuat konsep Diana Eck bahwa pluralisme bukan sekadar
pengakuan pasif terhadap adanya perbedaan, tetapi merupakan bentuk keterlibatan aktif dan
apresiatif dalam membangun hubungan sosial yang saling menghormati. Lingkungan pesantren
yang sarat dengan interaksi lintas suku, bahasa, dan kebiasaan menjadikan pesantren sebagai
laboratorium sosial tempat santri belajar merayakan perbedaan sebagai bagian dari identitas
kolektif. Dengan demikian, pendidikan karakter berbasis toleransi di Nurul Jadid tidak hanya
berfungsi sebagai program formal, tetapi sudah menjadi budaya sosial yang membentuk santri
menjadi individu yang inklusif, terbuka, dan siap berkontribusi dalam masyarakat plural.

Pesantren sebagai Ruang Sosialisasi Nilai Moderasi dan Toleransi

Pesantren Nurul Jadid merupakan salah satu contoh lembaga pendidikan Islam yang
secara konsisten mempraktikkan nilai-nilai moderasi beragama dalam seluruh aspek kehidupan
santri. Moderasi beragama tidak hanya diajarkan secara teoritis melalui materi kajian, tetapi
diwujudkan dalam perilaku keseharian, pola pengasuhan, dan interaksi sosial antarwarga
pesantren. Nilai-nilai seperti tasamuh (toleransi), tawasuth (jalan tengah), tawazun
(keseimbangan), dan i’tidal (keadilan) ditanamkan melalui berbagai aktivitas pendidikan formal
dan nonformal. Dengan karakter pesantren yang hidup 24 jam, internalisasi nilai moderasi
berlangsung secara lebih intens, berulang, dan menyeluruh dibandingkan lembaga pendidikan
formal pada umumnya.

Keteladanan kiai dan para ustadz menjadi pilar utama dalam proses sosialisasi nilai
moderasi dan toleransi. Santri tidak hanya mendengar ajaran tentang pentingnya menghargai
perbedaan, tetapi melihat langsung bagaimana para pengasuh bersikap ketika menghadapi
perbedaan pandangan, baik dalam fikih maupun dalam kehidupan sosial. Cara Kkiai
menyampaikan nasihat dengan bahasa yang santun, bagaimana mereka memberikan ruang bagi
santri untuk bertanya dan berdiskusi, serta sikap mereka yang tidak mudah menghakimi
pandangan berbeda menjadi sumber pembelajaran moral yang sangat kuat. Keteladanan ini
membuat nilai moderasi lebih mudah diterima karena disampaikan melalui contoh nyata, bukan
sekadar teori.

Kurikulum keagamaan Pesantren Nurul Jadid juga dirancang untuk memperkuat sikap
moderat. Pengajaran kitab kuning, fikih lintas mazhab, ilmu kalam, tasawuf, dan kajian
komparatif lainnya membantu santri menyadari bahwa dalam Islam terdapat ragam pendapat
yang sah, masing-masing dengan argumentasi ilmiah. Pendekatan ini membentuk pola berpikir
inklusif dan kritis, sehingga santri tidak terjebak pada fanatisme sempit atau klaim kebenaran
tunggal. Bahkan, pembelajaran fikih mugaranah memberikan pengalaman langsung bagi santri
untuk membandingkan pendapat ulama, memahami konteks historis, serta melihat hikmah di
balik perbedaan tersebut.

Selain kurikulum formal, tradisi intelektual pesantren seperti halagah ilmiah, bahtsul
masail, dan majlis ta’lim menjadi ruang dialog yang sangat efektif dalam menanamkan nilai
toleransi. Dalam forum bahtsul masail, misalnya, santri dilatih untuk berdiskusi secara
argumentatif, menyampaikan pendapat tanpa merendahkan lawan bicara, dan menghargai
keputusan kolektif yang dihasilkan. Suasana diskusi yang egaliter dan terbuka mendorong santri
untuk mengembangkan sikap saling menghormati meskipun memiliki perspektif yang berbeda.
Forum semacam ini memperkuat pemahaman santri bahwa perbedaan merupakan keniscayaan
dalam beragama dan harus disikapi dengan bijaksana.

Lingkungan pesantren sebagai komunitas multikultural juga memainkan peran strategis
dalam sosialisasi nilai moderasi dan toleransi. Santri yang berasal dari berbagai daerah—dengan
budaya, bahasa, dan latar belakang keluarga yang berbeda—dipertemukan dalam satu ruang

1897



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900

hidup bersama. Interaksi sehari-hari dalam asrama, dapur umum, musala, hingga kegiatan
kebersamaan lainnya memaksa santri beradaptasi, memahami perbedaan, dan belajar
menyelesaikan konflik secara damai. Lingkungan sosial yang plural ini menjadi laboratorium
nyata tempat nilai moderasi diuji dan dipraktikkan, sehingga tertanam kuat dalam diri santri.
Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi lembaga pendidikan agama, tetapi juga
menjadi pusat pembentukan karakter moderat yang siap hidup di tengah masyarakat yang
multikultural.

Interaksi Sosial sebagai Media Internaliasi Nilai Toleransi

Interaksi sosial antar-santri di Pondok Pesantren Nurul Jadid berlangsung secara intensif
dan alami karena kehidupan mereka berada dalam satu lingkungan yang terstruktur selama 24
jam. Interaksi ini tidak hanya terjadi dalam kegiatan formal seperti pembelajaran, tetapi juga
dalam aktivitas sehari-hari di kamar, dapur umum, masjid, dan area kerja bakti. Situasi sosial
seperti ini menciptakan ruang luas bagi santri untuk membangun relasi interpersonal yang kuat.
Secara teoritis, hal ini sejalan dengan teori kontak sosial yang dikemukakan Allport, yang
menyatakan bahwa interaksi positif antarindividu dari kelompok atau latar belakang berbeda
dapat menurunkan prasangka dan meningkatkan pemahaman. Di pesantren, intensitas interaksi
membuat santri saling mengenal karakter, kebiasaan, dan pola komunikasi teman-temannya,
sehingga memudahkan mereka mengembangkan sikap saling menghargai.

Kesadaran beragama—pilar pertama dalam Panca Kesadaran Santri Pesantren Nurul
Jadid—menjadi pondasi moral yang membimbing santri dalam berinteraksi. Dengan
pemahaman keagamaan yang ditanamkan sejak awal, santri belajar bahwa Islam mengajarkan
nilai tasamuh (toleransi), ukhuwwah (persaudaraan), dan larangan untuk saling merendahkan.
Kesadaran beragama ini membuat santri memahami bahwa perbedaan karakter, budaya
daerah, maupun tingkat pengetahuan antara satu sama lain harus disikapi secara bijak, bukan
dengan konflik atau sikap eksklusif. Melalui bimbingan ustadz, konflik kecil yang terjadi
antarsantri biasanya diselesaikan dengan cara dialogis yang menekankan akhlak, sehingga
menjadi media pembelajaran sosial yang menguatkan moralitas dan empati.

Kesadaran berilmu sebagai dasar kedua juga memainkan peran penting dalam
internalisasi nilai toleransi. Santri memahami bahwa ilmu menuntut keterbukaan pikiran,
penghargaan terhadap pandangan lain, serta kemampuan menerima perbedaan pendapat.
Diskusi kitab, musyawarah malam, serta kegiatan belajar kelompok mengajarkan kepada santri
bahwa keberagaman pendapat adalah sesuatu yang wajar dan produktif dalam proses mencari
kebenaran. Dengan kesadaran berilmu, santri menjadi lebih mudah menerima perbedaan dan
tidak kaku dalam menghadapi keragaman pandangan, baik dalam persoalan akademik maupun
kehidupan sosial.

Kesadaran bermasyarakat sebagai bagian ketiga dari Panca Kesadaran membentuk
santri untuk hidup dalam komunitas yang plural, saling membantu, dan menghargai perbedaan.
Di lingkungan asrama, santri senantiasa berhadapan dengan situasi yang menuntut kerja sama
lintas suku dan daerah, seperti piket kebersihan, kegiatan dapur umum, atau kerja bakti.
Kegiatan kolektif ini mendidik santri untuk membangun solidaritas sosial, mengembangkan
kemampuan komunikasi interpersonal, dan menerapkan nilai toleransi dalam kehidupan nyata.
Konflik kecil yang muncul dalam dinamika bermasyarakat di pesantren dipandang sebagai
proses pendewasaan, bukan sebagai hambatan, karena setiap masalah diselesaikan dengan
pendekatan persuasif yang diarahkan oleh pengurus dan ustadz.

Kesadaran berbangsa dan bernegara serta kesadaran berorganisasi, sebagai komponen
keempat dan kelima Panca Kesadaran, memperluas ruang internalisasi nilai toleransi dalam
konteks kebangsaan dan kepemimpinan. Santri memahami bahwa Indonesia adalah bangsa
yang majemuk sehingga toleransi bukan hanya tuntutan moral, tetapi juga kebutuhan dalam
menjaga persatuan. Melalui kegiatan organisasi seperti OSIS pesantren, organisasi kamar, atau
kepanitiaan acara, santri dilatih untuk memimpin, bekerja sama, dan mengelola konflik secara
demokratis. Pengalaman ini membentuk kemampuan adaptasi mereka dalam keberagaman dan

1898



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900

menanamkan kesadaran bahwa toleransi adalah prinsip utama dalam berbangsa dan
berorganisasi. Dengan demikian, interaksi sosial di Pondok Pesantren Nurul Jadid, yang
berlandaskan Panca Kesadaran Santri, menjadi media yang sangat efektif dalam
menginternalisasikan nilai toleransi dan membentuk santri yang pluralistik, inklusif, dan
berkarakter moderat.

4. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa implementasi pendidikan karakter berbasis toleransi
di Pondok Pesantren Nurul Jadid telah berlangsung secara efektif melalui kombinasi pendekatan
pembiasaan, keteladanan, integrasi kurikulum, serta dinamika interaksi sosial santri.
Pembiasaan dalam kehidupan sehari-hari—meliputi kegiatan ibadah berjamaah, kerja bakti,
musyawarah kamar, dan aktivitas kolektif lainnya—mendorong santri untuk berinteraksi secara
intensif dengan teman dari beragam latar belakang budaya dan daerah, sehingga menjadi ruang
alami bagi pengembangan sikap saling menghargai dan memahami perbedaan. Keteladanan
kiai, ustadz, dan pengurus pesantren juga memainkan peran sentral dalam memperkuat
internalisasi nilai-nilai toleransi melalui nasihat, sikap santun, serta cara bijaksana dalam
menghadapi perbedaan dan konflik santri.

Integrasi nilai toleransi dalam kurikulum pesantren melalui kajian kitab, fikih lintas
mazhab, halagah, bahtsul masail, dan tradisi intelektual lainnya memperkaya pemahaman
santri mengenai pentingnya keterbukaan dan penghormatan terhadap perbedaan pendapat.
Dalam konteks ini, nilai-nilai moderasi beragama menjadi kerangka konseptual yang
memperkuat proses pembentukan karakter santri agar tidak bersikap eksklusif atau fanatik
terhadap satu sudut pandang tertentu. Selain itu, interaksi sosial yang berlandaskan Panca
Kesadaran Santri—kesadaran beragama, berilmu, bermasyarakat, berbangsa dan bernegara,
serta berorganisasi—membantu santri mengembangkan empati, kemampuan komunikasi
interpersonal, serta keterampilan adaptif yang diperlukan untuk hidup harmonis di lingkungan
plural.

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan karakter berbasis toleransi
berkontribusi signifikan terhadap pembentukan sikap pluralisme santri pada tiga dimensi utama:
kognitif, afektif, dan konatif. Secara kognitif, santri memahami makna penting toleransi dan
keberagaman; secara afektif, santri menunjukkan penerimaan emosional terhadap perbedaan;
dan secara konatif, santri mampu menampilkan perilaku inklusif serta menyelesaikan konflik
secara damai. Dengan demikian, Pondok Pesantren Nurul Jadid terbukti menjadi ruang
sosialisasi nilai moderasi beragama yang efektif dalam membangun karakter santri yang toleran,
pluralis, dan siap menghadapi tantangan kehidupan sosial di masyarakat multikultural.

Refrensi

Ardyanti, Y., Rozigin, A., & Mauludin, H. (2025). NILAI ISLAM SEBAGAI PILAR TOLERANSI DALAM
KEHIDUPAN MULTIKULTURAL. Pendas : Jurnal llmiah Pendidikan Dasar, 10(02), 439-448.
https://doi.org/10.23969/jp.v10i02.27022

Handayani, F., Basari, M. H., Nurhidayah, N., Fatwanti, D., & Arinindyah, O. (2025).
Implementation of Boarding School Learning in Building Religious Character at SMA
Daarul Qur'an Bandung. AL GHAZALI: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 5(2), 229—
246. https://doi.org/10.69900/ag.v5i2.472

Istianah, A., Darmawan, C., Sundawa, D., Fitriasari, S., & Shamim, A. (2025). Research Trends in
Peace Education as A Pillar in Creating A Safe and Comfortable Learning Environment: A
Bibliometric Study. IJORER : International Journal of Recent Educational Research, 6(2),
582-601. https://doi.org/10.46245/ijorer.v6i2.769

Junaidin, Supriatman, Y. Y., Sativa, N. I. O., Safitri, R. A., & Alfahira, A. (2025). Integration of
Thomas Lickona’s Thought and Bima Local Wisdom in Islamic Character Education for

1899



JKIP : Jurnal Kajian llmu Pendidikan, 6(4) 2025: 1891-1900

Adolescents. Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 18(3), 426-442.
https://doi.org/10.37812/fikroh.v18i3.2074

Mahara, R., & Buhori. (2025). Islamic Education and Religious Moderation: The Challenge of
Building a Tolerant Character in the Educational Environtment. IJERI: International
Journal of Educational Research and Innovation, 22(22). Retrieved from
https://upoes.org/index.php/ijeri/article/view/69

Qodriyah, K., Zubaidi, A., Sulusiyah, S., & Zehroh, S. F. (2021). Manajemen Pendidikan Pondok
Pesantren Nurul Jadid Paiton Probolinggo di Masa Pandemi Covid-19. TRILOGI: Jurnal limu
Teknologi, Kesehatan, Dan Humaniora, 2(3), 270-283.
https://doi.org/10.33650/trilogi.v2i3.2816

Siddik, M. F., Qorib, M., & Lubis, R. R. (2025). Integration of Multicultural Values in Islamic
Education Learning at Schools. Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 89-105.
https://doi.org/10.38073/jpi.v15i1.2646

Sumarni, L., & Rochbani, I. T. N. (2025). Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali: Antara Etika, Akhlak,
dan Pengembangan Karakter. Al-Zayn : Jurnal llmu Sosial & Hukum, 3(5), 6154-6163.
https://doi.org/10.61104/alz.v3i5.2394

Syakhrani, A. W., Hasanah, M., & Rozak, A. (2025). Pendidikan Multikultural dan Kebijakan untuk
Mempromosikan Toleransi. Jurnal IImiah Edukatif, 11(1), 275-284.
https://doi.org/10.37567/jie.v11i1.3736

Ying, T. (2025). Locke and the Problem of Liberalism. Perspectives on Political Science, 54(4),
248-257. https://doi.org/10.1080/10457097.2025.2548719

Zubaidi, A. (2024). Multicultural Insight in Promoting Tolerance Movement; Lesson Learned
From Islamic Religious Education in the Rural Side. PEDAGOGIK: Jurnal Pendidikan, 11(1),
19-35. https://doi.org/10.33650/pjp.v11i1.7537

Zubaidi, A., & Jali, H. (2025). Integrating Local Wisdom in Religious Moderation Education: A
Study of Mountain Slope Communities. Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan
Kemasyarakatan, 23(1), 106—120. https://doi.org/10.21154/cendekia.v23i1.10173

Zubaidi, A., Sadidah, N. F., & Umam, M. K. (2024). Transformation of Islamic Boarding School
Education: Integration of Trilogy Values and Five Student Awareness In Curriculum
Development. Edukasia Islamika, 9(2), 163—184. https://doi.org/10.28918/jei.v9i2.8905

1900



